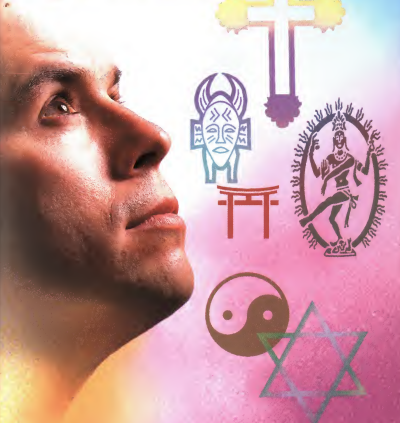
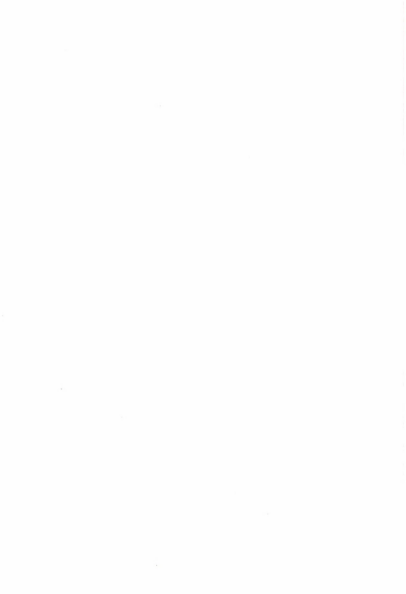
# человечество в поисках БОГА







# человечество БОГА

Какими только путями не шло человечество, веками движимое духом богоискательства! Так возникло неисчислимое множество религий и культов. Это и вера в мириады богов индуизма. И единобожие иудаизма, ислама, христианства. И философские учения синто, даосизма, буддизма и конфуцианства. Многие народы также обращались к анимизму, магии, спиритизму и шаманству. Оказались ли успешными все эти поиски? Какими бы ни были Ваши религиозные убеждения, мы приглашаем Вас с помощью этой книги проследить весь нелегкий путь исканий истинного Бога. Издатели © 2006

## WATCH TOWER BIBLE AND TRACT SOCIETY OF PENNSYLVANIA BCe права сохраняются

Человечество в поисках Бога

Излательство

WATCHTOWER BIBLE AND TRACT SOCIETY OF NEW YORK, INC. Brooklyn, New York, U.S.A.

Напечатано в 2006 году

Это издание — часть библейской просветительной деятельности, которая поддерживается добровольными пожертвованиями

Аббревиатуры ссылок на переводы Библии и другие религиозные тексты, цитируемые в этой книге:

БГ — Бхагавад-гита как она есть / Пер. и комментарии А. Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады, 2001.

ВП — Священные книги Ветхого Завета, переведенные с еврейского текста. Для употребления евреям (Венский перевод). В 2 т. 1877, 1888.

Крч — Коран / Пер. И. Крачковского. 1963.

Прх — Коран. Перевод смыслов и комментарии / Пер. В. Пороховой. 1997.

Сбл — Коран / Пер. Г. Саблукова. 1907.

СП — Библия, или книги Священного писания Ветхого и Нового Завета в русском переводе (Синодальный перевод). 1998.

Тх — Тора. Пророки. Кетувим (Танах) / Пер. под ред. Д. Йосифона. В 3 т. 1975—1978.

Если не указано иначе, Еврейские Писания (Ветхий Завет) питируются из Синодального перевода, а Христианские Греческие Писания (Новый Завет) — из «Перевода нового мира».

#### Основные труды, использованные при подготовке данного издания:

\*\*Abingdon Dictionary of Living Religions, K. Crim, editor, 1981. \*\*Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, J. B. Pritchard, editor, 1969. \*\*Ancient Sun Kingdoms of the Americas, The, V. W. von Hagen, 1961. \*\*Archeology of World Religions, The, J. Enegan, 1952. \*\*Bible of the World, The, Robert O. Bibliou, editor, 1939. \*\*Buddatism, Richard A. Gard, editor, 1961. \*\*Cracible of Christianity, The, A. Torphee, editor, 1975. \*\*Encyclopedia of Jastern Philosophy and Religions, C. George Fry and others, 1984. \*\*Encyclopedia of Jastern Philosophy and Religions, C. George Fry and others, 1984. \*\*Great Voices of the Reformation, Harry Emerson Fosdick, editor, 1952. \*\*Here I Stand, Roland Bainton, 1950. \*\*Indiasm, Louis Renou, 1961. \*\*India Mythology, W. J. Wilkins, 1988. \*\*Inistory of the Arabs, Philip K. Hitti, 1943. \*\*Insight on the Scriptures, Watchtower Bible and Tact Society of N.Y., Inc., 1988. \*\*Island, Philip K. Hitti, 1943. \*\*Insight on the Scriptures, Watchtower Bible and Tact Society of N.Y., Inc., 1988. \*\*Island, Philip K. Hitti, 1943. \*\*Insight on the Scriptures, Watchtower Bible and Tact Society of N.Y., Inc., 1988. \*\*Island, Philip K. Hitti, 1943. \*\*Insight on the Scriptures, Watchtower Bible and Tact Society of N.Y., Inc., 1988. \*\*Island, Philip K. Hitti, 1943. \*\*Insight on the Scriptures Watchtower Bible and Tact Society of N.Y., Inc., 1988. \*\*Island, Philip K. Hitti, 1943. \*\*Insight on the Scriptures Watchtower Bible and Tact Society of N.Y., Inc., 1988. \*\*Island, Philip K. Hitti, 1943. \*\*Insight on the Scriptures Watchtower Bible and Tact Society of N.Y., Inc., 1988. \*\*Island, Philip K. Hitti, 1943. \*\*Insight on Hitting, Anthur Hertzberg, 1961. \*\*Vacdansha Encyclopedia of Japan, 1983. \*\*Lao Tsu, Tao Te Ching, A New Translation, Graft Peng and J. Engish, 1972. \*\*Amar Seleijons, John B. Noss, 1980. \*\*Manuatof Biudalhism, A. Narahatand, Philip Responsible Andrews Andr

Mankind's Search for God Russian (sh-U) Made in Germany Напечатано в Германии Druck: Wachtturm-Gesellschaft, Selters/Taunus

#### \_ОГЛАВЛЕНИЕ \_

| Глава |                                               | траница |
|-------|-----------------------------------------------|---------|
| 1.    | Зачем говорить о других религиях?             | 5       |
| 2.    | Как возникла религия?                         | 19      |
| 3.    | Родственность мифологий                       | 41      |
| 4.    | Магия и спиритизм: поиски неведомого          | 69      |
| 5.    | Индуизм: поиски освобождения                  | 95      |
| 6.    | Буддизм: поиски просветления минуя Бога       | 129     |
| 7.    | Даосизм и конфуцианство: поиски небесного Пуп | ıu 161  |
| 8.    | Синто: японский народ в поисках Бога          | 187     |
| 9.    | Нудаизм: поиски Бога в Писании и традиции     | 205     |
| 10.   | Христианство: к Богу по стопам Христа?        | 235     |
| 11.   | Вероотступничество: путь в тупик              | 261     |
| 12.   | Ислам: путь к Богу через покорность           | 284     |
| 13.   | Реформация: новый виток духовных исканий      | 306     |
| 14.   | Эпоха безверия: стоит ли продолжать поиски?   | 329     |
| 15.   | Обращение к истинному Богу                    | 344     |
| 16.   | Истинный Бог и ваше будущее                   | 366     |
|       | Предметный указатель                          | 380     |
|       | Список иллюстраций                            | 383     |



## Зачем говорить о других религиях?

О КАКОЙ стране мира ни запіла бы речь, трудно не согласиться, что религия оказывает влияние на жизнь миллионов людей, быть может, и на вапілу. Там, где распространен *индуизм*, нередко увидипіь, как люди совершают пу́джу — обряд приношения кокосов, цветов, яблок в дар богам. У многих верующих над переносицей заметен ти́лак — особая отметина красного или желтого цвета, поставленная священником. Миллионы индусов совершают ритуальные омовения в водах реки Ганг.

<sup>2</sup> В тех странах, где люди исповедуют *католичество*, в соборах и капеллах верующие молятся с распятием или четками в руках. Четки помогают им считать молитвы, возносимые к Деве Марии. Черное одеяние отличает священников и монахинь.

<sup>3</sup> В *протестантских* странах немало церквей и молитвенных домов, в которых по воскресеньям собираются нарядные прихожане: поют гимны и слушают проповеди. Протестантские пастыри узнаваемы по черной одежде и характерным воротничкам.

<sup>4</sup> В государствах, исповедующих *ислам*, с ближайшего минарета можно услышать голос муэдэйна, мусульманского глашатая, который пять раз в день призывает верующих к намазу — ритуальной молитве.

<sup>1—7.</sup> Каковы отличительные признаки некоторых религий мира?



Свидетели Иеговы во всем мире известны своей проповедью

Священная для мусульман книга — Коран. Они верят, что в VII веке н. э. Бог ниспослал эту книгу пророку Мухаммаду через ангела Джибрила.

- <sup>5</sup> В тех регионах, где распространен *буддизм*, часто встретишь буддийских монахов, облаченных в желтые, черные или красные одеяния знак их смирения и благочестия. Древние храмы и статуи невозмутимого Будды свидетельствуют о почтенном возрасте буддийской религии.
- <sup>6</sup> Синтоизм практикуется в основном в Японии. Семейные алтари и жертвоприношения предкам вошли в повседневную жизнь японцев. Верующие не стесняясь молятся о вполне земных делах, например об успешной сдаче школьных экзаменов.
- $^7$  Во многих странах мира можно также встретить людей, которые проповедуют по домам и на улицах с Библией и библейской литературой. По журналам

«Сторожевая башня» и «Пробудитесь!» можно понять, что это Свидетели Иеговы.

<sup>8</sup> На что же указывает такое разнообразие религий? На то, что человечество уже не одну тысячу лет испытывает потребность в духовном. У людей были свои трудности и испытания, их мучили сомнения и вопросы, например о тайне смерти. В поисках утешения и помощи они по-разному проявляли свои религиозные чувства, обращались к Богу или богам. Религия пытается дать ответы на извечные вопросы: в чем смысл нашего бытия? Как следует жить? Что нам готовит будущее?

<sup>9</sup> Вместе с тем миллионы людей не принадлежат ни к одной религии и не верят ни в одного Бога. Это атеисты. Еще есть агностики, которые полагают, что Бог не познан и, скорее всего, непознаваем. Конечно, это не значит, что у всех этих людей нет никаких идеалов и ценностей, равно как и не значит, что они есть у тех, кто исповедует религию. Если взять одно из значений слова «религия» — «сложившиеся непоколебимые убеждения, безусловная преданность какой-нибудь 
идее, принципу, нравственному закону, ценности»,—
то большинство людей, включая атеистов и агностиков, 
в каком-то смысле религиозны (Ожегов С. И., Шведова Н. Ю. Толковый словарь русского языка. 4-е изд.).

<sup>10</sup> Нравится нам это или нет, но в мире, который становится все более тесен благодаря скоростному транспорту и средствам связи, никуда не денешься от влияния этого множества религий. Поднявшийся в 1989 году шум вокруг романа «Сатанинские стихи»,

<sup>8.</sup> На что указывает история религии?

<sup>9.</sup> В чем проявляется некоторая религиозность большинства людей? 10. Влияет ли религия на современный мир? Приведите пример.

Зачем говорить о других религиях?

написанного человеком, которого некоторые прозвали «мусульманином-вероотступником», показывает, что религиозные проблемы могут получить всемирный резонанс. Некоторые исламские лидеры призывали запретить эту книгу и даже казнить ее автора. Что побуждает людей столь болезненно реагировать, когда задеваются их религиозные чувства?

<sup>11</sup> На этот вопрос невозможно ответить, не имея представления об истории современных религий. Как сказал историк Джеффри Парриндер в своей книге «Религии мира: от древности до современности», «изучать разные религии не значит предавать собственную веру. Она может, наоборот, укрепиться, когда мы видим, как искали истину другие люди и что им это дало» (Parrinder G. World Religions—From Ancient History to the Present). Знание дает понимание, а понимание — терпимость к людям, у которых другие взгляды.

#### Зачем исследовать?

<sup>12</sup> Может, вы когда-нибудь думали или говорили: «У меня есть своя вера. Религия — сугубо личное дело, и я не собираюсь ее ни с кем обсуждать». Религия — это действительно личное дело, причем религиозные и моральные ценности прививаются нам родителями и другими родственниками. Поэтому мы обычно следуем религиозным идеалам своих дедов и прадедов. В итоге религия для многих фактически стала семейной традицией. Что же получается? Выходит, что религию за нас, по сути, выбирают другие. Она зависит от того, где мы родились и выросли. Или, как отметил ис-

<sup>11.</sup> Почему в знакомстве с другими религиями нет ничего предосудительного?

<sup>12.</sup> Какие факторы обычно определяют религию человека?



Крещение младенца в одной из христианских церквей. Обязательно ли будет истинной та религия, в которой человек родился?

торик Арнолд Тойнби, принадлежность человека к той или иной религии часто определяется «географическим положением места, где ему довелось появиться на свет».

<sup>13</sup> Разумно ли полагать, что религия, доставшаяся нам по наследству,— это абсолютная истина? Если вы родились в Италии или Южной Америке, то вас, не

<sup>13, 14.</sup> Почему нелогично полагать, что, если человек родился в какой-то религии, значит, она обязательно угодна Богу?

спросив, наверняка крестили как католика. Если вы родом из Индии, то, скорее всего, стали индуистом, а если из Пенджаба, то сикхом. Если ваши родители из Пакистана, вы, очевидно, мусульманин. А если вашим воспитанием занималось социалистическое государство, то вам ничего более не оставалось, как вырасти атеистом (Галатам 1:13, 14; Деяния 23:6).

<sup>14</sup> Задумаемся на мгновение: разве то, что человек родился в определенной религии, обязательно делает ее истинной и угодной Богу? Если бы на протяжении тысячелетий люди придерживались принципа «в какой вере я родился, в той и умру», тогда большинство людей до сих пор практиковали бы шаманство и первобытные культы плодородия.

<sup>15</sup> За минувшие шесть тысячелетий на земле появилось огромное множество религий. Изучая содержание и происхождение их учений, мы пополним свои знания и расширим кругозор. Еще это поможет прояснить, чего нам ждать от будущего, и даст надежду.

<sup>16</sup> Сегодня миллионы людей переезжают в другие города и страны в поисках лучшей жизни. Представители разных религий неожиданно становятся соседями. Зная, во что верят другие люди, мы учимся лучше их понимать и свободнее с ними общаться. Это может даже развеять вековые предубеждения. Пусть мы категорически не соглашаемся с чьими-то верованиями, однако это не повод ненавидеть человека (1 Петра 3:15; 1 Иоанна 4:20, 21; Откровение 2:6).

17 Одна из заповедей древнеизраильского закона гла-

<sup>15, 16.</sup> Чем полезно изучение других религий?

<sup>17.</sup> Почему ненависть к тем, кто не разделяет наших религиозных взглядов, неприемлема?

сит: «Не враждуй на брата твоего в сердце твоем; ты увещевай ближнего твоего, и не понесець за него греха. Не мсти и не храни злобы на сынов народа твоего, а люби ближнего твоего, как самого себя; Я Господь» (Левит 19:17, 18, Тх). Основатель христианства сказал: «А вам, слушающим, говорю: не переставайте любить своих врагов, делать добро ненавидящим вас... и ваша награда будет велика, и вы будете сыновьями Всевышнего, потому что он добр к неблагодарным и злым» (Луки 6:27, 35). Коран в суре «Подвергнутая испытанию» выражает схожий принцип: «Аллах, быть может, между вами и теми, кто сейчас враждует против вас, любовь (и дружбу) утвердит. Поистине, Аллах Всесилен. Он — Милостив и Всепрощающ» (сура 60:7, Прх).

Ацтени приносили в жертву людей. Правда ли, что все религии «ведут н истине»?



18 Хотя понимание и терпимость необходимы, это вовсе не означает, что нет никакой разницы, во что человек верит. Вот как высказался историк Джеффри Парриндер: «Бытует мнение, что у всех религий одна цель, что все они ведут к истине или что даже учат одному и тому же... И все же религию древних антеков, которые возносили к солнцу еще пульсирующие сердца своих жертв, никак не сравнишь с религией Буддымиротворца». Кроме того, если речь идет о поклонении Богу, разве не должен Он сам решать, что ему угодно, а что нет? (Михей 6:8).

#### Как оценивать религию

 $^{19}$  У большинства религий есть система принципов и доктрин, но она часто настолько сложна и запутанна, что простым смертным в ней не разобраться. Однако есть универсальный принцип причинно-следственной связи: учения любой религии должны как-то влиять на личность и поступки каждого верующего. Таким образом, поведение человека обычно в большей или меньшей степени отражает его религиозную принадлежность. А как ваша религия влияет на вас? Делает ли она вас добрее, благороднее, честнее, скромнее, терпимее, сострадательнее? Это очень уместные вопросы, поскольку выдающийся духовный учитель, Иисус Христос, сказал: «Всякое хорошее дерево приносит хорошие плоды, а гнилое дерево приносит плохие плоды; хорошее дерево не может приносить плохих плодов, как и гнилое дерево не может приносить хороших плодов. Всякое дерево, не приносящее хороших плодов, срубают и бросают в огонь. Итак, по плодам узнаете этих людей» (Матфея 7:17—20).

<sup>18.</sup> Почему нельзя сказать, что нет разницы, во что верить? 19. Как религия должна влиять на личность человека?



Во имя религии миллионы людей убивали и были убиты

<sup>20</sup> Оглядываясь на историю человечества, мы поражаемся тому, какую роль сыграла религия в бесчисленных кровопролитных войнах, принесших столько смертей и страданий. Почему же так много людей убивали и были убиты во имя религии? Крестовые походы, инквизиция, конфликты на Ближнем Востоке и в Северной Ирландии, ирано-иракская война (1980—1988),

<sup>20.</sup> Что вызывает недоумение в связи с ролью религии в истории?

столкновения между индусами и сикхами в Индии... Это приводит мыслящих людей в недоумение. (Смотрите рамку внизу.)

<sup>21</sup> Страны христианского мира отличились особым двоедущием. Исполняя приказы своих политических вождей-«христиан», в обеих мировых войнах католики

21. Каковы некоторые плоды, которые приносит христианский мир?

### Религия: любовь и ненависть

- «Религиозные войны отличаются особой жестокостью. Когда дюди воюют ради наживы, наступает момент, в который война становится невыгодной, и стороны идут друг другу на уступки. Если же в основе конфликта лежит религия, уступки и примирение распениваются как кошунство» (Роджер Шинн, препопаватель социальной этики из Объединенной теологической семинарии, Нью-Йорк).
- «Люди будут спорить о религии, писать для нее, бороться за нее, умирать за нее,— но только не жить по ней... Там, где истинная религия предупреждает одно преступление, ложные порождают тысячи» (Чарлз Калеб Колтон [ок. 1780—1832], английский литератор).

- «Мы достаточно религиозны, чтобы ненавидеть друг друга, но недостаточно религиозны, чтобы любить друг друга» (Джонатан Свифт [1667—1745], английский писатель).
- «Никогда люди не творят зло так методично и охотно, как если ими движут религиозные убеждения» (Блез Паскаль [1623—1662], французский ученый и философ).
- «Истинная цель высшей религии состоит в том, что- бы сообщать духовные наставления и истины, образующие ее сущность, как можно большему числу душ, чтобы каждая душа таким образом достигла сути человеческого предназначения. Истинное предназначение человека прославлять Бога и всегда радоваться в Нем» (Арнолд Тойнби [1889—1975], английский историк).

убивали католиков, протестанты — протестантов. Библия же дела плоти четко противопоставляет плоду духа. О делах плоти в ней говорится: «Это — блуд, нечистота, распутное поведение, идолопоклонство, спиритизм, вражда, раздоры, ревность, вспышки гнева, ссоры, разделения, сектантство, зависть, пьянство, кутежи и тому подобное. О таких делах предостерегаю вас, так же как и предостерегал, что поступающие так царства Божьего не наследуют». И тем не менее «христиане» занимались этим веками, а духовенство им всячески потворствовало (Галатам 5:19—21).

<sup>22</sup> В противоположность тому, прекрасный плод духа описывается так: «Любовь, радость, мир, долготерпение, доброта, добродетельность, вера, кротость, самообладание. Против таковых нет закона». Все религии должны приносить такие мирные плоды. Но приносят ли? А что можно сказать о вашей религии? (Галатам 5:22, 23).

<sup>23</sup> Книга, которую вы держите в руках, делает исторический обзор духовных исканий человечества; она призвана ответить на некоторые из поднятых нами вопросов. Однако по каким же критериям можно оценивать религию? И кто их устанавливает?

#### «Меня устраивает моя религия»

<sup>24</sup> Многие люди избегают религиозных дискуссий, говоря: «Меня устраивает моя религия. Я ничего плохого не делаю и, чем могу, помогаю людям». Достаточно ли этого? Достаточно ли наших собственных критериев для оценки религии?

<sup>22, 23.</sup> Какие плоды должна приносить истинная религия?

<sup>24, 25.</sup> Какая нелегкая задача стоит перед каждым человеком?

<sup>25</sup> Если религия, по определению одного словаря, это «мировозэрение и мироощущение, а также соответствующее поведение... основанное на вере в существование Бога», тогда напрашивается вопрос: «А угодна ли моя религия Богу?» Логично, что именно Богу принадлежит право решать, какое поведение, священнодействие и вероучение ему угодно, а какое нет. Для этого он должен был открыть человечеству свою волю и сде-

Все религии должны приносить мирные плоды. Но приносят ли?

лать это откровение доступным и понятным для всех. К тому же, если бы он давал свои откровения в течение столетий, они не должны

были бы противоречить друг другу. Поэтому каждому человеку нужно удостовериться: в чем состоит Божья воля и какие тому есть доказательства?

<sup>26</sup> Олна из самых древних книг, которая утверждает, что она вдохновлена Богом,— Библия. Это также самая распространенная книга на земле, переведенная на самое большое число языков. Примерно две тысячи лет назад один из ее составителей написал: «Не сообразуйтесь больше с этой системой вещей, но преобразуйтесь, обновляя свой ум, чтобы вам удостоверяться, в чем состоит добрая, угодная и совершенная воля Бога» (Римлянам 12:2). Что же поможет нам в этом удостоверяться? Тот же самый человек написал: «Все Писание вдохновлено Богом и полезно для обучения, для обличения, для исправления, для вразумления в праведности, чтобы Божий человек был сведущ во всем, полно-

<sup>26.</sup> Какая священная книга может служить мерилом истинности религии? Почему?

стью приготовлен ко всякому доброму делу». Поэтому Библия, вдохновленная свыше, поможет безошибочно определить истинную и угодную Богу религию (2 Тимофею 3:16, 17).

27 Древнейшие книги Библии старше всех других религиозных писаний. Тора, или первые пять книг Библии,— это Закон, который Моисей написал под божественным вдохновением в XVI—XV веках до н. э. Для сравнения: индусская Ригведа (собрание гимнов) была создана примерно в 900 году до н. э. и не претендует на статус божественного откровения. Буддийский канон Трипитака датируется V веком до н. э. Коран, по убеждению мусульман, был дан от Бога через ангела Джибрила в VII веке н. э. Книга Мормона, как рассказал сам Джозеф Смит, была дана ему в Соединенных Штатах ангелом по имени Мороний в XIX веке. Если некоторые из этих трудов действительно от Бога, то содержащееся в них духовное руководство не должно расходиться с Библией — боговдохновенным первоисточником. Кроме того, они должны содержать ответы на самые животрепещущие вопросы человечества.

#### Животрепещущие вопросы

- <sup>28</sup> 1. Учит ли Библия тому же, чему учит большинство религий, а именно, что у людей есть бессмертная душа, которая после смерти уходит в другую сферу существования «на тот свет», на небеса, в ад, в чистилище или перерождается?
  - 2. Согласно Библии, остался ли Творец Вселенной

<sup>27.</sup> а) Назовите некоторые священные тексты? б) Как их учения должны соотноситься с учениями Библии?

<sup>28.</sup> Какие вопросы требуют ответа?

анонимным? Учит ли Библия, что Бог только один? Или в одном Боге соединены три личности? Или богов много?

- 3. С каким намерением Бог создавал человечество для жизни на земле?
- 4. Учит ли Библия, что земля будет уничтожена? Или же в ней говорится лишь о конце существующего порочного мироустройства?
  - 5. Как обрести душевный покой и спасение?

<sup>29</sup> У каждой религии свои ответы на эти вопросы, но в наших поисках «чистой и неоскверненной религии» мы должны найти ответы, правильные с точки эрения Бога (Иакова 1:27, Восстановительный перевод). Почему мы так говорим? Потому что руководствуемся главным правилом: «Бог правдив, даже если всякий человек окажется лжецом, как и написано: "Чтобы ты оказался праведным в своих словах и победил, когда тебя будут судить"» (Римлянам 3:4)\*.

<sup>30</sup> Имея такую основу для знакомства с религиями мира, давайте поговорим, как человек пытался отыскать Бога на заре истории. Что нам известно о происхождении религии? Какие формы религиозности зародились среди древних, быть может, первобытных народов?

<sup>\*</sup> Если вы хотите непосредственно в Библии прочитать ответы на заданные вопросы, советуем обратить внимание на следующие места: 1) Бытие 1:26; 2:7; Иезекииль 18:4, 20; Матфея 10:28; 2) Исход 15:3; Второзаконие 6:4; 1 Коринфянам 8:4—6; 3) Бытие 1:27, 28; Откровение 21:1—4; 4) Екклесиаст 1:4; Матфея 24:3, 7, 8; 5) Иоанна 3:16; 17:3; Филиппийцам 2:5—11; 4:6, 7; Евреям 5:9.

<sup>29.</sup> а) Каким главным правилом нам следует руководствоваться в поисках истины? б) Какие ответы дает Библия на наши вопросы?

<sup>30.</sup> Какие вопросы рассматриваются в следующей главе?

# Как возникла **религия?**

РЕЛИГИЯ — ровеснина человечества. Во всяком случае, так считают археологи и антропологи. Даже в самых примитивных, неразвитых цивилизациях наблюдаются признаки той или иной формы религиозности. В «Новой британской энциклопедии» справедливо отмечается, что, «насколько известно науке, еще никогда на земле не существовало народа, который бы хоть в каком-то смысле не был религиозным».

<sup>2</sup> Религия отличается не только солидным возрастом, но и многоликостью. У охотников за головами в джунглях Борнео, у эскимосов во льдах Арктики, у кочевников африканской Сахары, у жителей огромных мегаполисов — у любого народа на земле есть свой бог или боги, а также свое понимание того, как нужно им поклоняться. Можно только развести руками, глядя на это многообразие.

<sup>3</sup> Встает закономерный вопрос: где истоки всех этих религий? Они такие разные, но вместе с тем и такие похожие, что невольно задаешься вопросом: появились ли они независимо друг от друга или же они ведут свое происхождение от некоей единой прарелигии? Да и почему вообще возникла религия? И как?

<sup>1, 2.</sup> Что можно сказать о возрасте и многообразии религий?

<sup>3.</sup> Какие вопросы необходимо рассмотреть в отнопнении религий мира?

Если мы хотим знать истину о вере и религии, нам нельзя пренебречь этими вопросами.

#### Где искать ее корни

<sup>4</sup> Говоря о возникновении религии, люди, в зависимости от своего вероисповедания, вспоминают Будду, Конфуция, Мухаммада или Христа. Почти во всех религиях можно найти определенную центральную фигуру, давшую начало «истинной вере». Кто-то был смелым реформатором, кто-то философом-моралистом, а кто-то самоотверженным народным героем. Многие из этих людей оставили после себя писания или предания, ставшие фундаментом новой религии. Со временем их слова и поступки переосмыслялись, приукращались и окутывались ореолом таинственности. Иных вождей в прямом смысле слова обожествляли.

<sup>5</sup> Хотя названные личности считаются основателями известных религий, нельзя сказать, что они основали религию, как таковую. Чаще всего учения религиозных вождей вышли из колыбели уже существовавших религиозных представлений, пусть даже большинство из них и претендовали на то, что они ведомы свыше. Либо они просто реформировали и видоизменили религиозные системы, которые в чемто их не устраивали.

<sup>6</sup> Например, согласно историческим данным, индийский принц, ставший впоследствии Буддой, однажды был потрясен созерцанием страданий, переполнявших индуистское общество. Он стал искать решения проблем, омрачающих жизнь, и это привело

<sup>4.</sup> Что нам известно об основателях многих религий?

<sup>5, 6.</sup> Как появились многие религии?



к возникновению буддизма. Также и Мухаммада возмущало идолопоклонство и безнравственность, которые он видел в религиозных обычаях своих современников. Позже он объявил, что получил от Бога откровения, которые легли в основу Корана, ставшего священной книгой нового религиозного течения — ислама. Что касается протестантизма, то он отпочковался от католицизма в ходе Реформации, начавшейся в первой четверти XVI века. В то время Мартин Лютер выступил против торговли индульгенциями, которую вела Католическая церковь.

 $^7$  Итак, сегодня имеется достаточно сведений о возникновении и развитии ныне существующих религий, об их основателях, священных текстах и тому подоб-

<sup>7.</sup> На какой вопрос относительно религии все еще необходимо ответить?

ном. Но что можно сказать о религиях, которые им предшествовали? А о тех, что были еще раньше? Все дальше углубляясь в историю, мы рано или поздно зададимся вопросом: как возникла религия? Чтобы на него ответить, нам придется выйти за рамки отдельно взятых религий.

#### Гипотезам несть числа

<sup>8</sup> Происхождение и развитие религии — относительно новая область познания. Веками люди в большей или меньшей степени принимали знакомые с детства религиозные традиции. Обычно они довольствовались рассказами отцов и дедов, считавших свою религию непреложной истиной. Людям и в голову не приходило в чем-то усомниться или попытаться выяснить, как, когда и почему возник тот или иной обычай. Из-за ограниченной свободы передвижения и узкого круга общения не так-то много людей вообще знали, что на земле есть еще какие-то религии.

<sup>9</sup> Однако в XIX веке ситуация стала меняться. Умами интеллигенции завладела теория эволюции. С приходом эры научных открытий люди стали подвергать сомнению все, в том числе и религию. Некоторые ученые пришли к заключению, что, изучая современные религии, до их истоков все равно не докопаться. Поэтому они переключились на изучение памятников древнейших цивилизаций или отправились в отдаленные уголки мира, где люди еще жили в примитивных общинах. Вооружившись методологиями разных научных дисциплин — психологии, социологии,

<sup>8.</sup> Как люди веками относились к религии?

<sup>9.</sup> Какие усилия прилагались с XI $\hat{\mathbf{X}}$  века, чтобы прояснить возникновение религии?

антропологии,— они стали штурмовать вопросы, как возникла религия и почему.

<sup>10</sup> К чему же это привело? Ученые выдали на-гора целую серию разноголосых теорий, соревнуясь друг с другом в смелости и экстравагантности выводов. Причем теорий, пожалуй, было не меныце, чем самих исследователей. Одни вывели ценные положения; усилия других ушли в забвение. Краткий обзор их исследований будет познавателен и поможет лучше понять религиозные возэрения наших современников.

11 Английский антрополог Эдуард Тайлор (1832—

С наступлением эры научных открытий и эволюционной теории многие стали подвергать религию сомнению

Элуард Таилор (1652—1917) выдвинул так называемую теорию анимизма. Он предположил, что сны, видения, галлюцинации и безжизненность мертвых тел привели первобытных людей к заключению, что в их теле

живет душа (лат. anima). Поскольку им часто снились умершие родственники, они, согласно этой теории, думали, что душа продолжает жить после смерти: покидает тело и вселяется в деревья, скалы, ручьи и тому подобное. В итоге люди стали обожествлять умерших и те предметы, в которые, по их мнению, переселялись души. Так, по словам Тайлора, и появилась религия.

<sup>12</sup> Другой английский антрополог, Роберт Маретт

<sup>10.</sup> К чему привело исследование вопроса происхождения религии?

<sup>11.</sup> В чем смысл анимистической теории?

<sup>12.</sup> В чем смысл теории аниматизма?

(1866—1943), модифицировал теорию Тайлора и предложил свою версию, которая стала известна как теория аниматизма. Изучив поверья меланезийцев, живущих на островах Тихого океана, и коренного населения Африки и Америки, Маретт пришел к выводу, что у первобытных людей не было понятия о человеческой душе. Они скорее верили в некую безличную или сверхъестественную силу, которая все одушевляет. Такая вера вызывала в человеке чувство благоговения и страха, ставшее основой его примитивной религии. По Маретту, религия появилась прежде всего как эмоциональная реакция человека на неведомое. Маретт любил говорить, что религия «не столько выдумывается, сколько вытанцовывается».

13 В 1890 году шотландский этнограф-фольклорист Джеймс Фрейзер (1854—1941) опубликовал свою знаменитую книгу «Золотая ветвь», в которой заявил, что своим происхождением религия обязана магии. Согласно Фрейзеру, вначале человек пытался оказывать влияние на свою жизнь и окружающий мир, подражая тому, что видел в природе. Например, человек думал, что если покропить водой землю под грохот барабанов (имитация грозы), то можно вызвать дождь, а если исколоть шипами изображение своего врага, то можно навести на него порчу. Так получили распространение ритуалы, заклинания и магические предметы. Когда они не действовали, человек, вместо того чтобы подчинять себе высшие силы, пытался договориться с ними полюбовно и всячески их задабривал. Заклинания и ритуалы преобразились в молитвы и жертвоприношения — так возникла религия. Сам

<sup>13.</sup> Какую теорию предложил Джеймс Фрейзер?



Австрийский психоаналитик Зигмунд Фрейд связывал религию с отцовским комплексом

Фрейзер объяснил: «Под религией я понимаю умилостивление и умиротворение сил, стоящих выше человека».

14 Даже знаменитый австрийский психоаналитик Зигмунд Фрейд (1856—1939) в своей книге «Тотем и табу» пытался объяснить происхождение религии. Верный своему ремеслу, Фрейд утверждал, что религия появилась из так называемого отцовского комплекса. По его мнению, так же, как в табунах диких коней и быков, в человеческой «первобытной орде» вожаком был отец. Сыновья одновременно ненавидели его и восхищались им. Чтобы завладеть отновской силой, говорил Фрейд, эти дикари «соединились, убили и съели отца». Однако позже угрызения совести заставили их придумать различные обряды и церемонии, чтобы искупить свою вину. Согласно фрейдовской теории, образ отца стал Богом, обряды и церемонии — первейшей религией, а поедание убитого отца — традицией причастия, которую практикуют многие религии.

15 Это, конечно, не все теории, которыми пытались

<sup>14.</sup> Каково происхождение религии по Зигмунду Фрейду?

<sup>15.</sup> Что случилось с большинством теорий происхождения религии?

объяснить происхождение религии. Многие из них были навсегда забыты. Но и те, что остались, нельзя назвать бесспорными и надежно обоснованными. Просто-напросто они не подтвердились никакими историческими фактами и свидетельствами. Они были всего лишь плодом воображения исследователей, гипотезами, которые быстро сменяли одна другую.

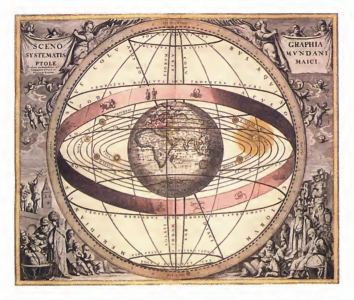
#### Ложная посылка — ошибочный вывод

<sup>16</sup> После долгих лет отчаянных стараний разобраться в том, как возникла религия, многие решили для себя, что этот вопрос так и останется тайной за семью печатями. Во-первых, потому, что кости и другие ископаемые остатки не могут нам поведать, о чем думали древние люди, чего боялись и что их побуждало преклоняться перед высшими силами. Любые выводы, которые делаются на основании этих находок,— в лучшем случае гипотезы. Во-вторых, религиозные представления живущих сегодня так называемых примитивных людей (например, аборигенов Австралии) нельзя считать надежным показателем того, о чем думали и как вели себя наши предки. Никто в точности не знает, как в течение веков изменялась человеческая культура.

<sup>17</sup> Поэтому в книге «Религии мира: от древности до современности» сделан такой вывод: «Современный историк религии знает, что выяснить происхождение религии невозможно». А в отношении попыток сделать это автор книги замечает: «В те годы теорети-

<sup>16.</sup> Почему, несмотря на все усилия, вопрос о происхождении религии так и остался неразрешенным?

<sup>17.</sup> а) Что осознают современные историки религии? 6) Чем по большей части были озабочены исследователи?



Предположение, что Земля — центр Вселенной, вело к неверным выводам относительно движения небесных тел

ки по большей части были озабочены не столько описанием или объяснением религии, сколько ее десакрализацией. Они понимали: если доказать, что ранние формы религии основаны на иллюзиях, то можно подорвать основы более поздних и развитых религий» (Parrinder G. World Religions—From Ancient History to the Present).

18 Это меткое наблюдение показывает, почему раз-

<sup>18.</sup> а) Почему многие исследования в области происхождения религии были заведомо обречены? 6) Каковы, похоже, были истинные цели «научных» исследований религии?

личные «научные» исследования в области происхождения религии не дали удовлетворительных результатов. Логика подсказывает, что прийти к верным выводам можно, только строя на верном основании. Если исходить из ложной посылки, остается мало шансов прийти к верным выводам. Раз ученые мужи так и не дали вразумительного объяснения происхождению

### Отчего человек религиозен?

■ Джон Носс в своей книге «Религии человечества» пишет: «Так или иначе, все религии утверждают, что человек не самодостаточен по
определению. Он тесно связан с внешними силами
Природы и Общества и даже зависит от них. Смутно
или отчетливо, он сознает,
что не является независимой субстанцией и не может существовать изолированно от мира» (Noss J. Man's
Religions).

В книге «Религии мира: от древности до современности» выражена похожая мыслы: «Изучение религии показывает, что одной из характерных ее черт является желание отыскать смысл бытия и вера в то, что жизнь не случайна и не бессмысленна. Поиск смысла жизни ведет к вере в высщую силу и в итоге во все-

ленский разум, в наивысшее существо, намерение и воля которого заключается в том, чтобы поддерживать лучшие ценности в человеческой жизни» (Parrinder G. World Religions—From Ancient History to the Present).

Следовательно, как еда утоляет голод, так же и религия удовлетворяет важнейшую потребность человека. Беспорядочное питание, конечно, избавит от мук голода, но неизбежно причинит здоровью вред. Поэтому нам нужна полезная и качественная пища. Для крепкого духовного здоровья тоже нуж на здоровая — духовная — пища. Вот почему в Библии говорится: «Не одним хлебом живет человек, но всяким словом, исходящим из уст Господа» (Второзаконие 8:3).

религии, то возникают серьезные сомнения в первооснове их рассуждений. Руководствуясь предвзятым мнением и всеми способами дискредитируя религию, они, по сути, вели к тому, что Бога нет.

<sup>19</sup> Подобная ситуация существовала до XVI века в астрономии. Было много теорий движения планет, но ни одна не была удовлетворяющей. Почему? Потому что все они исходили из положения, что Земля — центр Вселенной и все звезды и планеты вращаются вокруг нее. Настоящего прогресса не было и быть не могло, пока ученые — и церковь — не признали бы факт, что Земля не центр Вселенной, что она вращается вокруг Солнца, центра Солнечной системы. Поскольку многочисленные теории не смогли объяснить очевидные факты, непредвзятые умы решили пересмотреть основу современного им представления о мире, а не изобретать очередную теорию. И это увенчалось успехом.

<sup>20</sup> Этот же принцип подходит и к исследованиям в области происхождения религии. В мире стали популярными теория эволюции и атеизм, и многие люди как аксиому приняли то, что Бога нет. Исходя из этого, они стали искать объяснение существования религии в самом человеке — в его мыслях, потребностях, страхах, комплексах. Ухватившись за высказывание Вольтера: «Если бы Бога не было, его следовало бы выдумать», они объявили, что Бог был придуман человеком. (Смотрите рамку на странице 28.)

<sup>19.</sup> Что является основным принципом успешного научного исследования? Поясните.

<sup>20.</sup> a) На каком ошибочном положении строились «научные» исследования в области происхождения религии? б) На какую важную человеческую потребность указал Вольтер?

<sup>21</sup> Поскольку многие теории так и не привели к искомому результату, может, пришло время перепроверить фундамент, на котором они зиждутся? Может, вместо того, чтобы ходить по замкнутому кругу, стоит поискать ответы где-то еще? Если отбросить предубеждения, свежий подход может оказаться вполне здравым и научным. Давайте рассмотрим один пример.

#### Искания древних

<sup>22</sup> В І веке н. э. греческий город Афины был известным научным центром. Там образовалось много философских школ, например эпикурейская и стоическая, каждая со своими представлениями о божествах. Поэтому в Афинах существовало множество культов различных богов. Естественно, город был полон рукотворных идолов и храмов (Деяния 17:16).

<sup>23</sup> Приблизительно в 50 году н. э. в Афины прибыл христианский миссионер — апостол Павел. То, чему он стал учить афинян, для них было в диковину. Павел сказал: «Бог, сотворивший мир и все, что в нем, Он, Господь неба и земли, не живет в рукотворных храмах, и руки человеческие не служат ему, как будто он в чем-нибудь нуждается, потому что он сам дает всем жизнь, и дыхание, и все» (Деяния 17:24, 25).

<sup>24</sup> Иными словами, Павел дал понять афинянам,

<sup>21.</sup> К какому логичному заключению мы вынуждены прийти из-за несостоятельности многих теорий происхождения религии?

<sup>22.</sup> Как различные представления о богах влияли на религиозную жизнь Афин?

<sup>23.</sup> Какую точку эрения, совершенно новую для афинян, выразил Павел?

<sup>24.</sup> Что, по сути, сказал Павел афинянам об истинной религии?

что истинный Бог, «сотворивший мир и все, что в нем»,— не плод воображения и ему нельзя угодить выдуманными ритуалами. Истинная религия не есть лишь попытка человека удовлетворить свою некую психологическую потребность или заглушить страх. Поскольку истинный Бог — это Создатель, который даровал людям разум, логично, что он должен был бы оставить им возможность для столь необходимого общения с собой. По словам Павла, Бог так и поступил. «От одного человека он сотворил всякий человеческий народ для обитания по всему лицу земли... чтобы они искали Бога, не ощутят ли его и не найдут ли, хотя он и не далеко от каждого из нас» (Деяния 17:26, 27).

<sup>25</sup> Обратите внимание на ключевую мысль слов Павла: «От одного человека он [Бог] сотворил всякий человеческий народ». Хотя на земле живет много народов, ученые пришли к выводу, что все они — выходцы из одной семьи. Это очень важный момент, поскольку, если люди имеют общее начало, значит, они связаны не только биологически и генетически. У них есть еще много общего.

<sup>26</sup> Интересно, что говорится в книге «Всемирная история религиозной практики» о человеческих языках: «Ученые, которые изучали и сопоставляли языки народов мира, сделали вывод, что все они подразделяются на группы и семьи и ведут свое происхождение из одного источника» (Story of the World's Worship).

<sup>25.</sup> В чем состояла ключевая мысль слов Павла в отношении происхождения человечества?

<sup>26.</sup> Какие факты в отношении человеческих языков подтверждают мысль Павла?

Иными словами, языки не появились отдельно и независимо друг от друга, как хотелось бы верить эволюционистам, которые предполагают, что пещерные люди в разных частях земли — Африке, Европе и Азии — сначала объяснялись мычанием и рычанием, но в конце концов заговорили разными человеческими языками. Все говорит за то, что языки «ведут свое происхождение из одного источника».

<sup>27</sup> Если это правда в отношении языка — неотъемлемой части культуры и жизни человека, — тогда не было бы разумно предположить, что человеческие представления о Боге и религии тоже должны иметь общий источник? Ведь религия связана с мышлением, а мышление — с речевыми способностями. Не то чтобы все религии произошли от одной религии, скорее должна прослеживаться их связь с неким источником, из которого почерпнуты религиозные идеи и верования. Есть ли тому доказательства? А если религии и правда имеют общее происхождение, то какое? И как об этом узнать?

#### Разные, но схожие

<sup>28</sup> Найти ответы на свои вопросы мы можем подобно тому, как лингвисты находят ответ на вопрос о происхождении языков. Сравнивая языки друг с другом, этимологи могут установить их родство и определить их происхождение. Так и мы, сравнивая религии — их устроение, доктрины, легенды, обряды, устои,— сможем посмотреть, связаны ли они общей нитью, и если да, то куда эта нить ведет.

<sup>27.</sup> Почему логично полагать, что человеческие представления о Боге или религии имеют общий источник?

<sup>28.</sup> Как можно выяснить, было ли общее начало у религий мира?



▲ Буддизм: китайская богиня милосердия с младенцем

▼ Тибетский буддист с молитвенной мельницей и четками Почему столько общего между буддизмом и католицизмом?

Католицизм: ▲ Мадонна с младенцем Иисусом

Набожная ▼ католична перебирает четки



<sup>29</sup> На первый взгляд, многие религии сегодня заметно отличаются друг от друга. Однако, если отбросить явные прикрасы и поздние добавления, а также различия, возникшие под влиянием климата, языка, географии и других факторов, можно отметить довольно любопытное сходство между ними.

<sup>30</sup> Взять, к примеру, католицизм и буддизм — религии Запада и Востока. Такие, казалось бы, непохожие! Но что выявляется, если отбросить культурное и

Основные религиозные воззрения словно почерпнуты из одного источника

языковое наслоение? Если взглянуть без предубеждения, можно увидеть, что между ними много общего. Обе религии используют ритуалы и церемонии, в которых применяются свечи, благовония, святая вода, четки, образы святых, песнопения, молитвенники и даже символ креста. Обе религии традиционно содержат женские и мужские монастыри и хорошо известны особыми одеяниями священников, их обетом безбрачия, праздниками и ограничениями в пище. Это далеко не полный перечень, но его достаточно, чтобы задаться вопросом: почему две религии, настолько далекие друг от друга, имеют столько общего?

<sup>31</sup> Не менее любопытно и сравнение других религий. Выясняется, что есть такие верования, которые свойственны практически всем религиям. Большинство из нас слышали о бессмертии человеческой ду-

<sup>29.</sup> Чем объясняются заметные различия между религиями?

<sup>30.</sup> Чем схожи буддизм и католичество?

<sup>31.</sup> Какие сходства есть между другими религиями?

пи, о воздаянии на небе для добрых или вечных муках в преисподней для злых, о чистилище, о три- или многоипостасном боге, о богородице или царице небесной. Есть еще много других легенд и мифов, похожих друг на друга. Например, о том, как человек своей греховной попыткой достичь бессмертия навлек на себя немилость Бога, о необходимости приносить жертвы для искупления греха, о поисках дерева жизни или источника молодости. Также легенды о богах и полубогах, которые жили среди людей и производили на свет исполинов, и о Потопе, истребившем с земли почти все человечество\*.

<sup>32</sup> Какой можно сделать из этого вывод? Нельзя не заметить, что народы, сохранившие эти сказания до наших дней, живут далеко друг от друга. Они сильно разнятся своей культурой, обычаями, бытом. И все же в их религиях много общего. Хотя не у всех народов есть все перечисленные выше легенды, но хотя бы некоторые из них есть у всех. Встает резонный вопрос: почему? Основные религиозные воззрения — в большей или меньшей степени — словно были почерпнуты из одного источника. Со временем эти базовые идеи видоизменялись и приукрашивались, так что из них рождались новые учения. Однако их общие черты очевидны.

 $^{33}$  Логично заключить, что сходство основных понятий во многих религиях мира — это доказательство

<sup>\*</sup> Детальное сравнение легенд о Потопе, из поколения в поколение передающихся в различных народах, можно найти в труде «Понимание Писания», изданном Свидетелями Иеговы на многих языках, статья «Потоп», а также схема на странице 328, том І.

<sup>32, 33.</sup> а) Какой можно сделать вывод из заметных сходств между религиями мира? 6) Какой вопрос требует ответа?



Нитайские легенды повествуют о золотом веке при Хуан-ди (Желтом императоре), правившем в незапамятные времена

того, что они не возникли изолированно и независимо друг от друга. Их вероучения скорее должны иметь общее основание в далеком прошлом. Что это могло быть?

#### Легендарный золотой век

<sup>34</sup> Любопытно, что среди таких распространенных по всему миру легенд есть сказание о некоем золотом веке, или первобытной эпохе, когда человек был невинным, жил мирно и счастливо в общении с Богом, не зная болезней и смерти. Мотивы райского начала, различающиеся только в деталях, можно найти в писаниях и легендах многих религий.

<sup>35</sup> В Авесте, священной книге зороастризма — религии древних персов, говорится о «Йиме прекрасном, богатом стадами». Он был тем, «кому из людей...

<sup>34.</sup> Какая легенда о начале человеческой истории присуща многим религиям?

<sup>35.</sup> Какими были представления древних зороастрийцев о золотом веке?

впервые открылся» бог Ахурама́зда. Йима должен был стать «для... созданий [Ахурамазды] покровителем, защитником, надзирателем». С этой целью он должен был сделать Ва́ру, подземное убежище для всех живых существ. В этом убежище не было места «ни спорливости, ни наветливости, ни невежливости, ни неверия, ни бедности, ни обмана, ни низкого роста, ни уродливости, ни выломанных зубов, ни чрезмерного тела». На людях не было клейма, наложенного злым духом. Они жили среди «высочайших и благовоннейших» деревьев и золотых колонн; они были «на этой земле величайшими, лучшими и прекраснейшими» (перевод К. Залемана).

<sup>36</sup> Древнегреческий поэт Гесиод в своей поэме «Труды и дни» поведал о пяти веках, или эпохах, человеческой истории, первым из которых был золотой век, когда люди наслаждались бесконечным счастьем. Он писал:

Создали прежде всего поколенье людей золотое Вечноживущие боги, владельцы жилищ олимпийских... Жили те люди, как боги, с спокойной и ясной душою, Горя не зная, не зная трудов. И печальная старость К ним приближаться не смела. Всегда одинаково сильны Были их руки и ноги. В пирах они жизнь проводили.

Перевод В. Вересаева

Согласно греческой мифологии, этот легендарный золотой век кончился тем, что Эпиметей взял в жены прекрасную Пандору — дар Зевса. Как-то раз Пандора подняла крышку своего ларца, и оттуда вдруг вылетели беды, пороки и страданья, от которых люди уже не могли избавиться.

<sup>36.</sup> Как греческий поэт Гесиод описал золотой век?

<sup>37</sup> Древние китайские легенды тоже повествуют о золотом веке, который приходился на царствование Хуан-ди («желтого императора»), правившего будто бы сто лет (XXVI век до н. э.). Ему приписывается изобретение чуть ли не всех благ цивилизации: одежды, жилища, транспорта, оружия, военной тактики, земледелия, ремесел, шелкопрядения, музыки, языка, математики, календаря и так далее. В годы его правления, как рассказывают, «воровства и драк Китай не ведал. Жили люди тихо, дружно. Небо даровало дождь и солнце людям. Плодоносной, щедрой к ним земля была. Кротки были звери, птицы. Ĥачиналась с рая древняя история Китая». Китайцы по сей день считают себя потомками Желтого императора.

38 Похожие легенды о счастье и совершенстве на заре человеческой истории мы находим в религиях многих народов, например египтян, тибетцев, перуанцев, мексиканцев. Случайно ли это? Совершенно изолированные друг от друга народы, не похожие между собой ни культурой, ни языком, ни обычаями, имеют одинаковое представление о своем происхождении и одинаково его объясняют. Что это — простое совпадение? Логика и жизненный опыт подсказывают, что это невероятно. Наоборот, как раз в этом хитросплетении легенд где-то и скрывается зерно истины о происхождении человека и его религии.

39 Действительно, во всех легендах о ранней истории человечества много общих элементов. Если со-

<sup>37.</sup> Опишите древнекитайскую легенду о первобытном рае. 38. Какой напрашивается вывод в связи со сходством легенд о про-исхождении человечества?

<sup>39.</sup> Какая картина вырисовывается при сопоставлении легенд о ранней истории человечества?



Расселяясь по всему свету из Месопотамии, люди несли с собой религиозные идеи и представления

брать их воедино, то вырисовывается более ясная картина: Бог сотворил первых мужчину и женщину и поселил их в раю. Сначала они были довольны и счастливы, но вскоре ослушались Создателя и потеряли свое прекрасное жилище; так в их жизнь вошли лишения и труд, изнурение и страдания. Со временем нравы пришли в полный упадок, и Бог наказал человеческий род, наслав великое наводнение, которое погубило всех, за исключением одной семьи. Когда люди снова размножились, некоторые из потомков той семьи стали наперекор Богу возводить огромную башню. Бог сорвал их план, внеся путаницу в их язык и рассеяв их по всей земле.

<sup>40</sup> Является ли такое воссоздание исторических событий лишь плодом ученых фантазий? Нет. Раннюю

<sup>40.</sup> Как Библия связана с легендами о происхождении религий человечества?

человеческую историю представляет в таком виде Библия (в первых 11 главах книги Бытие). Хотя мы сейчас не обсуждаем достоверность Библии\*, хочется отметить, что библейская версия в общих чертах отражается в легендах многих народов. Согласно Библии, отправной точкой, с которой началось расселение, была Месопотамия. Люди несли с собой свои воспоминания, обычаи, взгляды. Со временем все это обрастало толкованиями, искажалось и становилось стержнем национальных религий. Иными словами, книга Бытие в чистом виде представляет целостную картину, показывающую, где коренятся мифы различных религий мира о происхождении человека и его верований. Люди, конечно, прибавили много своего, но родство их религий очевидно.

<sup>41</sup> В следующих главах этой книги мы подробно обсудим, как возникли и развивались некоторые религии. Вам будет интересно узнать не только о различиях между религиями, но и об их сходствах. Вы увидите, какое место каждая из них заняла во всемирной истории религии. Также мы поговорим о том, какие существуют священные тексты и как они связаны между собой, какие религиозные взгляды повлияли на основателей и вождей тех или иных религий, как религия повлияла на поступки людей и на общий ход истории. Изучая в свете всего этого долгую историю духовных исканий человечества, вы сможете приоткрыть для себя истину о религии и религиозных учениях.

<sup>\*</sup> За информацией о достоверности Библии обращайтесь к книге «Библия: слово Бога или человека?», изданной Свидетелями Иеговы.

<sup>41.</sup> На что мы будем обращать внимание, изучая следующие главы этой книги?

## Родственность **мифологий**

Заслуживают ли мифы нашего внимания? Разве это не пустые фантазии наших далеких предков? Часто это так, но не всегда: некоторые мифы основаны на реальных событиях. К ним относятся, например, распространенные во всем мире легенды, порожденные одним таким событием — Всемирным потопом, о котором повествует Библия.

<sup>2</sup> На мифы стоит обратить внимание уже потому, что они лежат в основе религиозных представлений и обрядов многих современных религий. Например, понятие о бессмертной душе существовало еще в вавилоно-ассирийской мифологии. Поэже оно перекочевало в египетские, греческие, римские мифы, а потом и в христианство, став одним из его ключевых догматов. Мифы, вдобавок, свидетельствуют о том, что древние люди находились в поисках богов и смысла жизни. В этой главе мы коснемся некоторых тем, общих для мифологий основных мировых культур. Мы заметим, что через мифы практически всех народов единой нитью проходят легенды о сотворении мира, Потопе, лже- и полубогах, бессмертной душе, а также культ солнца. Чем же объяснить подобную родственность мифологий?

<sup>3</sup> Основой для мифов нередко служит историческая

<sup>1—3.</sup> а) Почему мифы заслуживают внимания? б) О чем пойдет речь в этой главе?

личность, событие или обстоятельство. Многое при этом преувеличивалось и искажалось. Об одном из таких событий повествует Библия. Речь идет о сотворении мира\*.

#### Сотворение: факты и мифы

<sup>4</sup> Мифов о сотворении мира много, но, в отличие от библейского повествования, ни один не отличается элементарной логикой (Бытие, главы 1, 2). Так, греческая версия сотворения мира звучит несколько примитивно, по-варварски. Первым греком, который систематизировал ее, был Гесиод. В VIII веке до н. э. в своей книге «Теогония» он объяснил, как появились боги и мир. Все началось с того, что Гея (Земля) родила Урана (Небо). Что было дальше, пересказал ученый Джаспер Гриффин:

<sup>5</sup> «Гесиод поведал известную Гомеру историю о

#### Гора Олимп (Греция) считалась жилищем богов



<sup>\*</sup>Вопрос о происхождении мира детально обсуждается в книге «Жизнь — как она возникла? Путем эволюции или путем сотворения?», изданной Свидетелями Иеговы.

<sup>4, 5.</sup> Какими были некоторые верования греков?

## Греческие и римские боги

В греческой и римской мифологии фигурируют одни и те же боги и богини, иногда только под разными именами. Вот перечень некоторых из них.

| Греция   | Рим      | Роль                                                                                                |
|----------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Аид      | Плутон   | бог подземного мира                                                                                 |
| Аполлон  | Аполлон  | бог света, целительства и поэзии                                                                    |
| Apec     | Mapc     | бог войны                                                                                           |
| Артемида | Диана    | богиня охоты и родовспоможения                                                                      |
| Асклепий | Эскулап  | бог врачевания                                                                                      |
| Афина    | Минерва  | богиня ремесел, войны и мудрости                                                                    |
| Афродита | Венера   | богиня любви                                                                                        |
| Гера     | Юнона    | покровительница брака и женщин;<br>у греков — сестра и супруга Зевса;<br>у римлян — супруга Юпитера |
| Гермес   | Меркурий | вестник богов; бог<br>торговли и науки; покровитель<br>путников, воров и бродяг                     |
| Гестия   | Веста    | богиня домашнего очага                                                                              |
| Гефест   | Вулкан   | бог огня и кузнечного дела,<br>ковал оружие и утварь для других богов                               |
| Гея      | Теллус   | богиня земли, мать и<br>супруга Урана                                                               |
| Гипнос   | Сомнус   | бог сна                                                                                             |
| Деметра  | Церера   | богиня производительных сил земли                                                                   |
| Дионис   | Бахус    | бог вина, плодородия и буйного веселья                                                              |
| Зевс     | Юпитер   | владыка богов                                                                                       |
| Кронос   | Сатурн   | у греков — правитель титанов и отец Зевса, в римской мифологии также бог земледелия                 |
| Посейдон | Нептун   | бог моря; в греческой мифологии также бог землетрясений и коней                                     |
| Рея      | Onc      | супруга и сестра Кроноса                                                                            |
| Уран     | Уран     | сын и супруг Геи, отец титанов                                                                      |
| Эрот     | Купидон  | бог любви                                                                                           |

Источники: «The World Book Encyclopedia»; «Мифы народов мира. Энциклопедия».

веренице небесных богов. Сначала верховным богом был Уран, но, поскольку он угнетал своих детей, Гея посоветовала его сыну Кроносу оскопить отца. Сам же Кронос глотал своих детей, поэтому его жена Рея подложила ему вместо Зевса булыжник; Зевс вырос на Крите и, возмужав, заставил отца изрыгнуть других детей, которые затем помогли ему одолеть Кроноса и его титанов и повергнуть их в Тартар» (Griffin J. The Oxford History of the Classical World).

<sup>6</sup> Откуда у греков эти причудливые мифы? Тот же ученый рассказывает: «Похоже, первоисточник надо искать у шумеров. Мотив борьбы между богами, оскопления, а также глотания камня прослеживается в восточных легендах с таким постоянством, что, несмотря на различие в деталях, становится ясно: их схожесть с гесиодовской концепцией не случайна». Обсуждая мифы различных народов и культур, мы еще не раз увидим, что они происходят из Месопотамии и Вавилона.

<sup>7</sup> А что нам известно о мифологии Китая? Немного, поскольку большинство письменных памятников древнекитайской народной религии были уничтожены в период с 213 по 191 год до н. э.\* Однако некоторые легенды сохранились, например легенда о возникновении земли. Энтони Кристи, преподаватель восточного искусствоведения, написал: «Первобытный Хаос был по-

<sup>\*</sup> Более поздняя китайская мифология, сформировавшаяся под влиянием будлизма, даосизма и конфушианства, будет обсуждаться в 6-й и 7-й главах.

<sup>6.</sup> Откуда, по предположению Джаспера Гриффина, происходит значительная часть греческих мифов?

<sup>7.</sup> а) Почему у нас мало сведений по ранней китайской мифологии? 6) Как один китайский миф описывает сотворение земли и человека? (Сравните Бытие 1:27; 2:7.)

добен куриному яйцу. Когда еще не было Земли и Неба, из яйца вылупился Пань-гу. Тяжелые частицы яйца пошли на создание Земли, легкие — на создание Неба. Пань-гу изображается карликом, облаченным в медвежью шкуру или в мантию из листьев. Каждый день в течение 18 тысяч лет расстояние между Небом и Землей возрастало на три метра. А поскольку Пань-гу рос с такой же быстротой, то пространство заполнялось его телом. Когда он умер, члены его тела образовали различные элементы природы... Блохи, жившие на его теле, стали людьми».

8 В одной южноамериканской легенде древних инков

8. Как, согласно мифологии инков, появились языки?

## Вавилоно-ассирийские боги и богини

Áну — верховное божество, бог неба; отец Иштар

**А́шшур** — ассирийский бог-воин; также бог плодородия

Иштар — богиня, олицетворяющая планету Венеру; частью ее культа была священная проституция. В Финкии называлась Астартой, под этим же именем упоминается в Библии (3 Царств 11:5, 33). У сирийцев она Атаргатис, у греков Афродита, у римлян — Венера

Марду́к — верховное божество вавилонского пантеона; «вобрал в себя качества и роли других богов». У израильтян назывался Меродахом

Син — лунный бог; входил в триаду богов вместе с Иш-

тар (планета Венера) и Шамаш (солнце)

Тамму́з (Думузи, Фаммуз) — бог плодородия. Воэлюбленный богини Иштар

Ша́маш — солнечный бог, хранитель света и правосудия. Предшественник греческого Аполлона

**Э́йя** — бог воды. Отец Мардука. Предупредил Утнапиштима о Потопе

Энлиль (Бел, Вил) — повелитель воздуха; соответствует Зевсу в греческой мифологии и Мардуку (Белу) в вавилонской Источники: «New Larousse Encyclopedia of Mythology»; «Мифы народов мира. Энциклопелия».

повествуется, как мифический творец дал народам языки. Средневековый ученый Кристобаль де Молина писал, что «каждому племени он дал наречие, дабы оно говорило им... Он дал жизнь и дуппу всем: и женам, и мужам. И повелел он всякому племени снизойти под землю. Прошед под землей, поднялись племена там, где суждено им было» (Molina C. Ritos y fabulos de los Incas). Похоже, в основу этого мифа легла библейская история о вавилонском смешении языков (Бытие 11:1—9). А теперь давайте поговорим о Всемирном потопе, описанном в Библии, в Бытии 7:17—24.

#### Потоп: правда или вымысел?

<sup>9</sup> Согласно Библии, примерно 4 500 лет назад, где-то в 2 500 году до н. э., мятежные небесные сыновья Бога спустились на землю в виде людей и «брали... [дочерей человеческих] себе в жены». В результате этих противоестественных союзов на свет стали появляться исполины, прославившиеся своей силой и жестокостью. Они настолько развратили мир, что Бог Иегова сказал: «Истреблю с лица земли человеков, которых Я сотворил... ибо Я раскаялся, что создал их. Ной же обрел благодать пред очами Господа». Далее говорится, что Ной получил конкретные указания, которые помогли спастись от Потопа ему и его семье, а также спасти многие виды животных (Бытие 6:1—8, 13—8:22; 1 Петра 3:19, 20; 2 Петра 2:4; Иуды 6).

10 Современные скептики причисляют эту библей-

<sup>9.</sup> а) Что, согласно Библии, происходило в мире перед Потопом? 6) Что помогло Ною и его семье спастись от вод Потопа?

<sup>10.</sup> Почему библейское повествование о Потопе не следует рассматривать как миф?



Нлинописная глиняная таблица с фрагментом эпоса о Гильгамение

скую историю к мифам. И все же такие достойные доверия люди, как Исаия, Иезекииль, Иисус Христос, апостолы Петр и Павел, рассматривали историю Ноя как факт. Ее достоверность подтверждается и тем, что она нашла свое отражение в мифологиях многих народов, например в эпосе о Гильгамеще, легендах китайцев, ацтеков, инков и майя. Давайте для начала обратимся к ассиро-вавилонской мифологии и сравним ее

с библейским повествованием о Потопе\* (Исаия 54:9; Иезекииль 14:20; Матфея 24:37; Евреям 11:7).

#### Потоп и богочеловек Гильгамеш

<sup>11</sup> Знаменитому аккадскому мифу, известному как эпос о Гильгамене, примерно 4 000 лет. Он был записан клинописью на глиняных плитках — «таблицах», найденных в библиотеке Аншпурбанипала, правившего в 668—627 годах до н. э. в древней Ниневии.

12 Это история о похождениях силача Гильгаменна, полубога (точнее на две трети бога, на одну треть — человека). Мы читаем: «Стеною обнес [он] Урук огражденный, [построил] светлый амбар Эаны священной [храм бога неба Ану и Иштар — богини любви и войны]». (Ассиро-вавилонские боги и богини перечисляются в рамке на странице 45.) Между тем Гильгамен причинял большие неприятности всей округе. Жители Урука жаловались на него богам: «Днем и ночью буйствует плотью... Матери Гильгамен не оставит девы, зачатой героем, суженой мужу» (фрагменты эпоса питируются по переводу И. Дьяконова).

<sup>13</sup> Что предприняли боги в ответ на эту жалобу? Богиня Аруру сотворила Энкиду, человека, который должен был противоборствовать Гильгамешу. Но вопреки ожиданиям, враги стали друзьями. Через какое-то вре-

<sup>\*</sup> Историчность Потопа подробнее обсуждается в труде «Понимание Писания», изданном Свидетелями Иеговы на многих языках, статья «Потоп», а также вставка в томе I, страницы 327—328.

<sup>11.</sup> Как дошел до нас эпос о Гильгамеще?

<sup>12.</sup> Кем был Гильгамеш и почему он причинял беспокойства людям? (Сравните Бытие 6:1, 2.)

<sup>13.</sup> а) Что предприняли боги и что сделал Гильгамеш? б) Кто такой был Утнапиштим?

мя Энкиду умер. Гильгамен плакал: «И я не так ли умру, как Энкиду? Тоска в утробу мою проникла, смерти страннусь и бегу в пустыню». Желая раскрыть тайну бессмертия, он отправился на поиски Утнапиштима, который пережил Потоп и обрел бессмертие, как у богов.

<sup>14</sup> В конце концов Гильгамеці наццел Утнапипттима. Тот поведал ему историю о Потопе. Как сообщает XI таблица эпоса, Утнапиштим пересказал ему все указания, которые сам получил относительно Потопа: «Снеси жилище, построй корабль, покинь изобилье, заботься о жизни... На свой корабль погрузи все живое». Не напоминает ли это нам библейскую историю о Ное и Всемирном потопе? Однако Утнапиштим не смог дать Гильгамещу бессмертие. Разочарованный, Гильгамещ возвратился домой в Урук. История завершается его кончиной. Лейтмотив этого мифа — тоска и отчаяние из-за смерти и ухода в иной мир. Эти древние люди не нашли Бога истины и надежды. Видно, что данный эпос определенно связан с простым и ясным повествованием Библии о Потопе и предпиствовавших ему событиях. Какие еще легенды о Всемирном потопе дошли ло наших лней?

#### Легенды о Всемирном потопе в других культурах

<sup>15</sup> Еще до появления эпоса о Гильгамеще существовало шумерское предание о «праведном и богобоязненном царе Зиусудре, напоминающем библейского Ноя; он внимал божественным откровениям, явленным во снах и заклинаниях. [...] Из всей известной шумерской литературы этот миф наиболее близок к Библии»

15. Чем интересно шумерское предание о Потопе?

<sup>14.</sup> а) Какие указания получил Утнапиштим? (Сравните Бытие 6:13—16.) б) Чем заканчиваются похождения Гильгамеща?



Анубис, бог с головой шанала, нладет душу-сердце человена на левую чашу весов. На правой лежит перо Маат, богини миропорядка и истины. Бог Тот записывает результат и объявляет его Осирису

(Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament). Шумеры оказали влияние на более позднюю вавилонскую и ассирийскую цивилизации.

<sup>16</sup> В книге «Китай: история в искусстве» рассказывается о Юй, мифическом правителе Китая, «усмирителе великого Потопа. На благо людям Юй прорыл каналы, чтобы превратить воды потопа в реки и моря» (China — A History in Art). Мифолог Джозеф Кэмпбелл пишет об «эпохе Десяти Великих» в Древнем Китае: «Мифы, известные уже в начале правления династии Чжоу, повествуют, что в ту важную эпоху, завершившуюся Потопом, правили десять императоров. Однако, похоже, речь идет о местном варианте шумерского перечня царей». Кэмпбелл привел еще некоторые подробности китайских легенд, «подтверждающие их месопотамское

<sup>16.</sup> Куда, по всей видимости, уходят корнями легенды китайцев?

происхождение» (Campbell J. The Masks of God: Oriental Mythology). Это еще раз доказывает, что мифы имеют общий первоисточник. Между тем, сказания о Потопе распространены также на Американском континенте, например у ацтеков, которые в XV—XVI веках господствовали на территории Мексики.

<sup>17</sup> Аптекская мифология сообщает о четырех древних эпохах. В первую из них на земле жили великаны. (Очередная параллель с исполинами, упомянутыми в Библии, в Бытии 6:4.) В одном мифе рассказывается о Потопе, когда «верхние воды соединились с нижними водами, горизонт исчез и все превратилось в вечный бескрайний океан». Богом дождя и воды был Тлалок. Однако дождь обходился недешево: за него надо было «платить кровью жертв. Их слезы проливались на землю дождем» (Mythology—An Illustrated Encyclopedia). Существует еще одна легенда, повествующая, что четвертая эпоха, в которую правила богиня Чальчиутликуэ, завершилась Потопом, когда люди превратились в рыб.

<sup>18</sup> У инков тоже были легенды о Потопе. Английский исследователь Харолд Осборн говорит: «Легенды о Потопе, похоже, преобладают и в мифологии южноамериканских индейцев... Они распространены как среди горских народов, так и среди племен, живущих в тропических низменностях. Потоп обычно связывается с творением и эпифанией [явлением] бога-творца... Иногда он рассматривается как наказание от богов — уничтожение человечества, открывающее путь новому роду людскому» (Osborne H. South American Mythology).

<sup>17.</sup> Как Всемирный потоп представляли себе ацтеки?

<sup>18.</sup> Какие легенды преобладают в мифологии южноамериканских индейцев? (Сравните Бытие 6:7, 8; 2 Петра 2:5.)

<sup>19</sup> Легенды о Всемирном потопе бытовали и среди индейцев майя, живших на территории Мексики и Центральной Америки. У них он назывался хайококаб («вода над землей»). А у гватемальских индейцев, по свидетельству католического епископа Лас Касаса, он «именовался бутик, что означает многоводный Потоп в Судный день. Они веруют, что грядет еще один бутик, на сей раз огненный». В мире существует немало других легенд о Потопе, но даже эти немногие ясно свидетельствуют, что в их основе лежит реальное событие, описанное в библейской книге Бытие.

#### Вера в бессмертную душу завладевает миром

20 Однако не все мифы опираются на факты или Библию. В поисках Бога человек подчас цеплялся за последнюю надежду. Его всегда влекла иллюзия бессмертия. Как мы дальше увидим, разноликие представления о бессмертной душе пришли к нам из глубины веков. О вере в загробную жизнь, например, свидетельствуют памятники ассиро-вавилонской культуры. «Новая энциклопедия мифологии Ларусса» объясняет: «Под землей, за бездной Апсу [подземным океаном пресных вод, окружающим землю], раскинулась "страна без возврата" — преисподняя, куда люди нисходят после смерти... В этом доме вечного мрака души мертвых (эдимму) "одеты, как птицы,— одеждою крыльев" и пребывают в смятении». Согласно мифу, этим мрачным местом правит богиня Эрешкигаль, «владычица подземного царства» (New Larousse Encyclopedia of Mythology).

<sup>19.</sup> Какая легенда о Потопе была у индейцев майя?

<sup>20.</sup> Какое представление о загробном мире бытовало в ассиро-вавилонской культуре?

<sup>21</sup> Представление о бессмертной душе было также у египтян. Прежде чем душа могла достичь гавани блаженства, ее взвешивали на весах и сравнивали с весом Маат, богини миропорядка и истины, символом которой было перо истины. Взвешивать помогал то Анубис, бог с головой шакала, то Гор, который изображался в виде сокола. Если душа обретала благосклонность Осириса, она утешалась блаженством с богами. (Смотрите иллюстрацию на странице 50.) В этом мифе, как и во многих других, прослеживаются все те же представления о бессмертной душе, влияющие на религию, жизнь и поступки людей.

<sup>22</sup> Древнекитайской мифологии тоже присуща вера в жизнь после смерти и в необходимость ублажать предков. Они считались «живыми и могущественными духами, ревнующими о благополучии своих потомков, но способными гневаться и карать, когда чем-то недовольны». Мертвым нужно было всячески содействовать, в частности находить им компанию для жизни на том свете. «Вместе с некоторыми царями династии Шан-Инь... погребали от ста до трехсот человек, которые должны были стать их слугами. Этот обычай практиковался не только в Китае, но и в Египте, в других странах Африки, в Японии и прочих местах» (Noss J. Man's Religions). В этих случаях вера в бессмертную душу была связана с человеческими жертвоприношениями. (Сравните Екклесиаста 9:5, 10; Исаии 38:18, 19.)

<sup>23</sup> Греки, в мифологии которых много богов, тоже

<sup>21.</sup> Что, согласно представлениям египтян, происходит после смерти?

<sup>22.</sup> Какое у китайцев было представление о мертвых и как они пытались им содействовать?

<sup>23.</sup> Кого и что представлял Аид в древнегреческой мифологии?

задумывались о смерти и участи мертвых. Они верили, что во главе царства тьмы стоит бог, сын Кроноса, брат Посейдона и Зевса. Имя этого бога — Аид. Аидом так же назывались и его владения. Как души мертвых достигали Аида?

<sup>24</sup> Мифолог Эллен Швицер поясняет: «Подземный мир... населяли ужасные существа. Там был Харон, который на лодке перевозил новопреставленных из мира живых в царство мертвых. За переправу [через реку Стикс] Харон требовал плату, поэтому греки клали покойным под язык монету, чтобы им было чем заплатить. Если у души не было денег, она оставалась без пристанища и могла, неприкаянная, являться живым и преследовать их»\* (Switzer E. Greek Myths: Gods, Heroes and Monsters).

<sup>25</sup> Греческие мифы о душе оказали большое влияние на возэрения римлян, а греческие философы, например Платон (ок. 427—347 до н. э.), повлияли на ранних псевдохристианских мыслителей, которые ввели учение о бессмертной душе в свою догматику, хотя Библия не дает для этого никаких оснований.

<sup>26</sup> Ацтеки, инки и майя тоже верили в бессмертную душу. Для них, как и для прочих цивилизаций, смерть была окутана непроницаемой тайной. Обряды и

<sup>\*</sup> Любопытно, что Утнапиштим, один из действующих лип эпоса о Гильгамеще, имел своего «корабельщика Уршанаби», который перевез Гильгамеща через «воды смерти», чтобы тот повстречал пережившего Потоп.

<sup>24.</sup> а) Что происходило в подземном мире, согласно греческой мифологии? б) Чем греческие мифы схожи с эпосом о Гильгамеше?

<sup>25.</sup> На кого повлияли представления греков о душе?

<sup>26, 27.</sup> Что думали о смерти ацтеки, инки и майя?





Чальчиутликуэ, ацтенская богиня пресной воды; сосуд в виде совы, в который, вероятно, клали жертвенные сердца

поверья помогали им мириться с реальностью смерти. Историк-археограф Виктор фон Хаген объяснил в своей книге, что в сознании инков «умершие просто переходили на новый этап жизни — невидимой, неосязаемой и неуязвимой. Мертвые присоединялись к неэримому племени предков» (Hagen V. The Ancient Sun Kingdoms of the Americas). (Сравните Судей 16:30; Иезекииля 18:4, 20.)

<sup>27</sup> В том же труде говорится, что инки «верили в бессмертие — по сути в то, что человек вообще не умирает... что после смерти его тело попросту оживает и наполняется энергией невидимых сил». В душу верили и майя — в тринадцать небес и девять подземных миров. Похоже, как утопающий хватается за соломинку, так человек, пытаясь отрицать неизбежность смерти, во все времена отчаянно верил в бессмертие души (Исаия 38:18; Деяния 3:23).

28 В африканских мифах тоже упоминается душа,

<sup>28.</sup> Какие верования преобладают в Африке?

живущая после смерти тела. Многие африканцы живут в страхе перед умершими. «Новая энциклопедия мифологии Ларусса» говорит: «Это суеверие связано с убеждением, что душа продолжает жить после смерти. Колдуны могут вызывать души, которые дают им силу. Души мертвых часто переселяются в животных и даже в растения» (New Larousse Encyclopedia of Mythology). Так, зулусы не убивают некоторых эмей: по их мнению, это духи родственников.

29 Масаи, населяющие юго-восточную часть Африки, верят, что творец, которого зовут Нгаи, посылает каждому из них ангела-хранителя. В момент смерти ангел забирает душу воина в загробный мир. В той же энциклопедии приводится зулусская легенда о происхождении смерти. Согласно этому мифу, первый человек, Ункулункулу, который в то же время был и творцом, решил послать человечеству хамелеона с вестью: «Пусть люди не умирают!» Но хамелеон шел медленно и по дороге отвлекался. Через какое-то время Ункулункулу решил послать ящерицу, но уже с другой вестью: «Пусть люди умирают!» Ящерица опередила хамелеона, «и с тех самых пор до настоящего дня люди так и умирают». Различные варианты этой легенды сохранились и среди других племен, например бечуанов, басуто и баронга.

<sup>30</sup> В дальнейшем, рассматривая, чего достигло человечество в поисках Бога, мы увидим, какое огромное влияние возымел этот миф о бессмертной душе.

<sup>29.</sup> Какие легенды сохранились среди некоторых племен южной Африки? (Сравните Бытие  $2:15-17;\ 3:1-5.$ )

<sup>30.</sup> С какой точки эрения тема бессмертной души будет обсуждаться в последующих главах этой книги?

#### Культ солнца и человеческие жертвоприношения

<sup>31</sup> Египетский пантеон включает в себя множество богов и богинь. Как и многие другие древние народы, египтяне в поисках Бога тянулись к тому, что каждый день согревало их жизнь,— к солнцу. Они почитали владыку неба Ра (Амона-Ра), который, по их представлениям, в своей барке каждый день проплывал по небу с востока на запад. Ночами ему приходилось плыть подземной рекой, сражаясь с силами мрака.

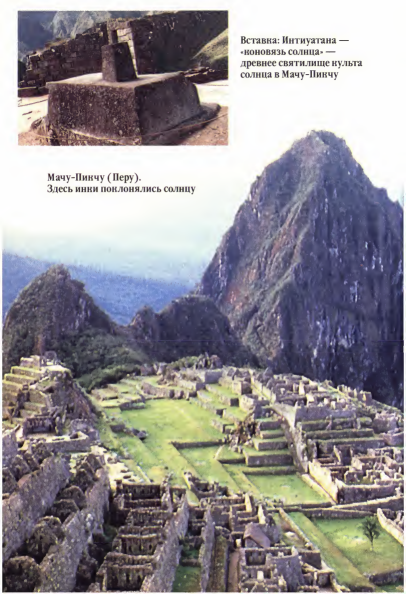
<sup>32</sup> Отличительной чертой культа солнца у ацтеков, инков и майя были человеческие жертвоприношения. Ацтеки регулярно устраивали празднества, во время которых приносили людей в жертву различным богам, в частности Тескатлипо́ке — богу солнца. Кроме того, на празднованиях в честь бога огня Шиутекутли (Уэуэтеотля) «пленников, захваченных в сражениях, они

Египетская триада богов. Слева направо: Гор, Осирис, Исида



<sup>31.</sup> a) Как египтяне представляли себе бога солнца Pa? 6) Чем библейское повествование отличается от взглядов египтян? (Псалом 18:5—7).

<sup>32.</sup> Как проходили празднования в честь бога огня Шиутекутли?



увлекали в пляс... кружили близ ослепительного пламени и толкали на раскаленные угли, а затем, полуживых, вытаскивали и вырывали сердца, чтобы принести их еще трепещущими в жертву богам» (The Ancient Sun Kingdoms of the Americas).

<sup>33</sup> У инков, живппих южнее, были свои мифы и жертвопринопиения. Их религия требовала приносить детей и животных в жертву Инти (богу солнца) и Виракоче (творцу).

#### Мифические боги и богини

<sup>34</sup> В наиболее почитаемую триаду египетских богов входили Исида, олицетворение божественного материнства; Осирис, ее брат и супруг; Гор, их сын, обычно представляемый в виде сокола. Исиду часто изображали в виде женщины, кормящей грудью свое дитя. Эти статуэтки напоминают распространенные изображения Богородицы с младенцем, появившиеся в христианском мире спустя 2 000 лет. Со временем муж Исиды, Осирис, стал известен как бог мертвых, поскольку давал их душам надежду на счастливую вечную жизнь в загробном мире.

<sup>35</sup> Египетская богиня Хатор покровительствовала любви, веселью, музыке и пляскам. Она также считалась царицей мертвых, поскольку помогала им добраться по лестнице до неба. Как объясняется в «Новой энциклопедии мифологии Ларусса», в ее честь устраивали

<sup>33.</sup> а) Что включала в себя религия инков? 6) Что говорит Библия относительно человеческих жертвоприношений? (Сравните 4 Царств 23:5, 11; Иеремии 32:35; Иезекииля 8:16)

<sup>34.</sup> Кто входил в наиболее почитаемую египетскую триаду и какие роли отводились этим богам?

<sup>35.</sup> Кем была Хатор и какой праздник отмечался в ее честь?

Римская армия славилась высовой лисшиплиной. От эффективности и боевого духа ее легионов зависела целостность всей империи. Влияла ли нак-то религия на это? Несомненно. Римляне оставили множество свидетельств своей культуры: дорог, крепостей, акведунов, амфитеатров, храмов. Например, в Нортумбрии, что на севере Англии, сохранился знаменитый Адрианов вал, построенный приблизительно в 122 году н. э. Благодаря раскопнам удалось многое узнать о римской армии и о религиозной жизни воинов.

В музее Хаусстедз, что неподалену от руин древнеримской крепости на Адриановом валу, есть экспонат с таким пояснением: «Религизная жизнь римского воина включала в себя три составляющие. Во-первых... культ императора и поклонение римским богам-покровителям, например Юпитеру, марсу и Виктории. Ежегодно на плацу каждой крепости посвящался алтарь Юпите-

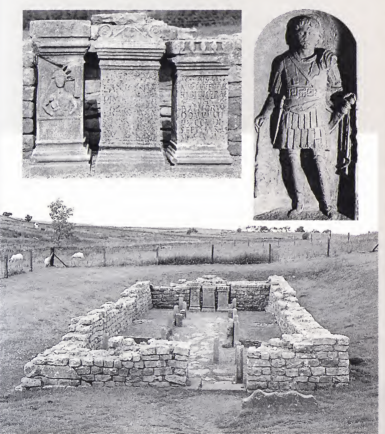
ра. Все воины обязаны были принимать участие в праздновании дней рождения, годовщин побед и вступления на престол божественного императора». (Не правда ли, напоминает традиции современных армий: институт капелланства, полковые часовни и почитание знамени.)

А что было второй составляющей религиозной жизни римского воина? Это культ богов-заступников и духа-покровителя определенного рода войск, а также «богов, привезенных с родины».

«И наконец, у некоторых были собственные святыни. Если воин исполнял все предписания официальной религии, он мог свободно поклоняться и любому другому богу». На первый взгляд, у него была свобода религии, правда, она «не распространялась на такие культы, как друидизм, обычаи которого считались варварскими, а также на религии, которые подозревались в государственной измене, например на христианство». (Сравните Луки 20:21-25; 23:1, 2; Деяния 10:1, 2, 22.)

Интересно, что в 1949 году неподалену от Адрианова вала, в болоте, был найден храм Митры. (Смотрите фотографию.) Археологи полагают, что он построен прибли-

зительно в 205 году н. э. В нем было обнаружено изображение бога солнца, алтари и латинские надписи, вот одна из них: «Непобедимому богу Митре».



### Боги Египта и десять казней

Десятью казнями Иегова посрамил бессильных египетских богов (Исход 7:14—12:32).

| Казнь | Описание                                                                                                                                                                     |  |  |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 1     | Воды Нила и других источников превратилися<br>в кровь. Унижен Хапи, бог Нила                                                                                                 |  |  |
| 2     | <b>Жабы.</b> Богиня-лягушка Хе́кет не смогла отвратить эту казнь                                                                                                             |  |  |
| 3     | Пыль превращается в мошек. Покровитель колдовства бог Тот был не в силах помочь египетским волхвам                                                                           |  |  |
| 4     | Песьи мухи во всем Египте, кроме земли Гесем где жили израильтяне. Ни один бог не мог этому воспротивиться, даже Птах, создатель всего сущего, и Тот, покровитель колдовства |  |  |
| 5     | Падёж скота. Остановить его не могли ни богиня Хатор, небесная корова, ни бог Апис, священный бык                                                                            |  |  |
| 6     | <b>Нарывы.</b> Боги-целители Тот, Иси́да и Птах оказались бессильны                                                                                                          |  |  |
| 7     | Гром и град доказали немощь Ра́шапа, владыки молний, и Тота, бога дождя и грома                                                                                              |  |  |
| 8     | Саранча. Поражение для бога плодородия Мина защитника урожаев                                                                                                                |  |  |
| 9     | <b>Три дня тьмы.</b> Слабость главного бога солнца Ра, и Го́ра — тоже солярного божества                                                                                     |  |  |
| 10    | Смерть первенцев, включая сына фараона,                                                                                                                                      |  |  |

которого считали богом в человеческом облике. Бог солнца Ра, которого иногла изображали в виде барана, не мог этому помешать

большие праздники, «прежде всего день Нового года, который отмечался как ее день рождения. Перед рассветом жрицы выносили из домов изображение богини, чтобы его коснулись лучи восходящего солнца. Всеобщее ликование перерастало в шумное разгулье, день завершался песнями и попойкой». Многое ли изменилось в праздновании Нового года тысячи лет спустя?

<sup>36</sup> В египетском пантеоне много зооморфных богов и богинь, таких, как священный бык Апис, баран Хнум, лягушка Хекет, корова Хатор и крокодилообразный Себек (Римлянам 1:21—23). Как раз в такой религиозной среде находились в XVI веке до н. э. израильтяне, будучи рабами в Египте. Чтобы освободить этот народ из-под гнета упрямого фараона, их Богу, Иегове, при-

Изваяния сонола Гора, бына Аписа и лягушни Хенет. Египетские боги не смогли отвратить бедствия, ноторые навел Иегова, в том числе превращение Нила в кровь



<sup>36.</sup> a) В какой религиозной среде находились израильтяне в XVI веке до н. э? б) Какое особое значение имели десять казней?

шлось навести на страну десять казней, или бедствий (Исход 7:14—12:36). Этими казнями он намеренно посрамил мифических богов Египта. (Смотрите рамку на странице 62.)

<sup>37</sup> Давайте теперь обратим внимание на пантеон Древней Греции и Рима. У греков римляне позаимствовали многих богов — вместе с их добродетелями и пороками. (Смотрите рамки на страницах 43 и 66.) Венера и Флора, например, были бесстыдными проститутками, Бахус — пьяницей и повесой, Меркурий — разбойником с большой дороги, Аполлон — искусителем женщин. Легенды гласят, что Юпитер, отец богов, прелюбодействовал и занимался кровосмещением с 59 женщинами! (Это напоминает библейское повествование о непокорных ангелах, которые сожительствовали с женщинами до Всемирного потопа.) Поскольку люди часто отражают характерные черты своих богов, стоит ли удивляться, что такие римские императоры, как Ти-

Греческие божества. Слева направо: Афродита; Зевс с Ганимедом, виночерпием богов; Артемида







<sup>37.</sup> a) Какими были римские боги? б) Как люди отражали характерные черты своих богов? в) Что произошло с Павлом и Варнавой в Листре?

берий, Нерон и Калигула были развратниками и убий-

<sup>38</sup> Кроме того, римляне охотно заимствовали богов из других культур. Например, они с рвением почитали Митру, персидское божество света, которое стало у них богом солнца (смотрите рамку на страницах 60—61), а также сирийскую богиню Атаргатис (Иштар). Греческую богиню-охотницу Артемиду они переименовали в Диану, и у них были свои аналоги египетской Исиды. Еще они переняли поклонение келыской триаде богов плодородия (Деяния 19:23—28).

<sup>39</sup> Священнодействиями в сотнях храмов заведовали жрещы всевозможных рангов, «над которыми стоял Понтифекс максимус [верховный жрец], возглавлявщий государственную религию». Вот как описывается тауроболия, один из ритуалов древних римлян: «Участник мистерии находился в яме, над которой приносили в жертву тельца, так что кровь омывала его с ног до головы. Считалось, что так он освобождался от всякой нечистоты» (Atlas of the Roman World).

#### Христианские мифы и легенды?

<sup>40</sup> В наше время некоторые ученые считают, что христианство тоже основано на легендах и мифах. Так ли это? К мифам относят непорочное зачатие, чудеса и воскресение Иисуса. Даже есть мнение, что Иисус никогда не существовал, что его образ пришел из более древнего культа солнца. Вот как высказался мифолог

<sup>38.</sup> а) Каких богов почитали римляне? б) Как религия влияла на римских воинов?

<sup>39.</sup> а) Кто в Риме стоял во главе жречества? б) Опишите один из ритуалов древних римлян.

<sup>40.</sup> Как многие ученые рассматривают историю раннего христианства?

Джозеф Кэмпбелл: «Некоторые ученые полагают, что ни Иоанна [Крестителя], ни Иисуса никогда не было, а были только бог воды и бог солнца» (Campbell J. The Masks of God: Occidental Mythology). Нельзя, впрочем, забывать, что многие из этих ученых — атеисты и отрицают веру в Бога в принципе.

<sup>41</sup> Однако факты не дают основания для подобного скепсиса. Вот что, к примеру, мы находим в труде иудейского историка Иосифа Флавия (ок. 37 — ок. 100): «Некоторые иудеи, впрочем, видели в уничтожении войска Ирода вполне справедливое наказание со стороны Господа Бога за убиение Иоанна [Крестителя]. Ирод умертвил этого праведного человека, который убеждал иуде-

41, 42. Что свидетельствует об историчности раннего христианства?

## Мифы и христианство

Зарождение христианства (примерно 2000 лет назад) совпало с расцветом почитания мифических богов Греции и Рима. В Малой Азии использовались их греческие имена, поэтому жители города Листры (сейчас Турция) стали называть христиан Павла и Варнаву, которые исцелили человека, Гермесом и Зевсом, а не по-римски — Меркурием и Юпитером.

В Деяниях апостолов рассказывается, что «жрец Зевса, храм которого был перед городом, привел к воротам быков, принес венки и хотел вместе с множеством народа вознести жертвы» (Деяния 14:8—18). Павлу и Варнаве с большим трудом удалось остановить их. Видно, что в те времена люди относились к мифам со всей серьезностью.

ев вести добродетельный образ жизни» (Иудейские древности. XVIII. 5. 2; сравните Марка 1:14; 6:14—29).

<sup>42</sup> Флавий подтвердил и факт существования Иисуса Христа. Он написал, что в то время «жил Иисус, человек мудрый, если Его вообще можно назвать человеком. [...] По настоянию наших влиятельных лиц Пилат приговорил Его... [...] Поныне еще существуют так называемые христиане, именующие себя таким образом по Его имени» (Иудейские древности. XVIII. 3. 3; сравните Марка 15:1—5, 22—26; Деяния 11:26).

<sup>43</sup> Поэтому Петр, один из христианских апостолов, своими глазами видевший преображение Иисуса, мог с убежденностью написать: «Нет, не искусно вымышленным басням [греч. *мифис*] последовав рассказали мы вам о силе и присутствии нашего Господа Иисуса Христа, но став очевидцами его величия. Ибо он получил от Бога, Отца, честь и славу, когда величественная слава донесла до него такие слова: "Это сын мой, возлюбленный мой, которого я одобряю". Да, мы слышали эти слова, донесщиеся с неба, когда были с ним на святой горе»\* (2 Петра 1:16—18).

<sup>44</sup> Когда возникает противоречие между суждениями ученых мужей и Божьим Словом, разумнее придерживаться уже упомянутого ранее принципа: «В чем же тогда дело? Если некоторые не проявили веры, то может ли их неверие лишить силы верность Бога? Ни в коем случае! Но да станет известно, что Бог правдив, даже если

<sup>\*</sup> Больше о христианстве читайте в главе 10.

<sup>43.</sup> Почему апостол Петр верил в Христа?

<sup>44.</sup> Какого библейского принципа следует придерживаться, когда возникает противоречие между суждениями ученых и Божьим Словом?

всякий человек окажется лжецом, как и написано: "Чтобы ты оказался праведным в своих словах и победил, когда тебя будут судить"» (Римлянам 3:3, 4).

#### Родственность мифологий

<sup>45</sup> Этот краткий обзор мифологий различных народов показывает, что между ними есть определенные сходства, многие из которых восходят к Вавилону — месопотамской колыбели большинства религий. Эту общность можно проследить в мифах о сотворении мира, в легендах о полубогах, великанах и Потопе, уничтожившем нечестивых людей, а также в основных религиозных представлениях, связанных с культом солнца и верой в бессмертную душу.

<sup>46</sup> С точки эрения Библии такая родственность вполне объяснима. Более 4 200 лет назад, после Всемирного потопа, Бог повелел человечеству покинуть Вавилон и расселиться по всей земле. Со временем образовались семейства и племена, которые хоть и говорили на разных языках, но сохраняли общие религиозные понятия и представления о ранней истории человечества (Бытие 11:1—9). Шли века, их воспоминания передавались из уст в уста, видоизменялись и приукращались. Так появились многие знакомые нам сказки, легенды и мифы. Оторванные от библейской истины, они не смогли приблизить человека к истинному Богу.

<sup>47</sup> Поиски Бога принимали различные формы. Порой люди прибегали к магии, спиритизму, шаманству, почитанию предков и тому подобным занятиям. Чего они достигли на этом поприще?

<sup>45.</sup> Каковы некоторые общие элементы различных мифологий?

<sup>46, 47.</sup> а) Как можно объяснить родственность мифологий с точки эрения Библии? б) Какие формы религиозности древних мы теперь обсудим?

# **Магия и спиритизм** Поиски неведомого

«Мужи, афиняне! Вижу я, что во всем вы, кажется, больше других испытываете страх перед божествами» (Деяния 17:22). С такими словами обратился христианский апостол Павел к людям, собравшимся на Ареопаге, или Ареевом холме, в древних Афинах. Чуть раньше он заметил, что этот «город полон идолов» (Деяния 17:16). Что же именно он заметил?

<sup>2</sup> Афины были оплотом космополитизма, поэтому Павел, несомненно, обнаружил там целую плеяду греческих и римских божеств, вокруг которых вращалась жизнь горожан. Боясь обойти вниманием — и тем самым прогневить — какого-нибудь важного или могущественного бога, афиняне на всякий случай включили в свой пантеон и «Неведомого Бога» (Деяния 17:23). Вилно, что они были очень богобоязненными.

<sup>3</sup> Страх перед божествами, тем более неведомыми, конечно, был присущ не только афинянам первого века н. э. Тысячелетиями это чувство довлело практически над всем родом человеческим. Во всех сферах жизни людей так или иначе прослеживается связь с духами или божествами. В предыдущей главе мы

<sup>1.</sup> С какими словами Павел обратился к афинянам на Ареопаге? Почему?

<sup>2.</sup> Что свидетельствовало о богобоязненности афинян?

<sup>3.</sup> Только ли афинянам был присущ страх перед божествами?

увидели, что мифы древних египтян, греков, римлян, китайцев и многих других народов основаны на вере в богов и духов,— вере, мощно влиявшей на жизнь отдельных людей и целых народов. В Средние века истории об алхимиках, чародеях и ведьмах были очень популярны в христианских странах. Впрочем, с тех пор в этом отношении мало что изменилось.

#### Суеверия и обычаи в наши дни

4 Осознанно или нет, но многие свои поступки люди совершают под влиянием суеверий, обусловленных зачастую верой в различных богов и духов. Знаете ли вы, например, что празднование дня рождения пришло из астрологии, придающей большое значение точной дате появления человека на свет? А что можно сказать про именинный торт? Похоже, он заимствован из культа греческой богини Артемиды, день рождения которой отмечали с лунообразными медовыми пирогами, украшенными свечками. Известно ли вам, что траурная одежда изначально была хитростью, призванной обмануть злых духов, которые, по общему мнению, подстерегали людей на похоронах. Некоторые чернокожие африканцы закрашивали тело белой краской; в других частях света плакальщицы одевались в одежды необычных цветов, чтобы духи их не признали.

<sup>5</sup> Помимо этих широко распространенных обычаев, существует огромное множество местных суеверий и страхов. Так, на Западе дурной приметой считается разбитое зеркало, черный кот, прохождение

<sup>4.</sup> Какие популярные обычаи, по всей вероятности, связаны с богами и духами?

<sup>5.</sup> Какие распространенные суеверия вы знаете?



Разбитое зернало, черная ношна и некоторые числа являются предметом суеверий. Чтение нитайсного иероглифа, обозначающего цифру четыре, по-нитайски и по-японски созвучно слову «смерть»

под лестницей и пятница (а где-то вторник) тринадцатое. На Востоке, в Японии, люди надевают кимоно так, чтобы левая пола оказалась поверх правой, поскольку наоборот обряжают только покойников. Ни окна, ни двери у японцев обычно не выходят на северо-восток, чтобы в дом не проникли элые духи, которые, по убеждению японцев, приходят именно с этой стороны. На Филиппинах перед погребением с умершего снимают обувь и кладут у него в ногах, чтобы «святой» Петр благосклонно принял его. Взрослые, внушая детям послушание, показывают им на луну, где якобы

различим лик «святого» Михаила, который видит и записывает их поступки.

6 Надо сказать, что вера в богов и духов не ограничивается якобы безобидными обычаями и суевериями. И в примитивном, и в цивилизованном обществе люди обзавелись целым арсеналом средств, чтобы обороняться от злых духов и снискивать расположение добрых. Понятно, прежде всего мы вспоминаем живущих в джунглях или горах туземцев, которых болезнь или иная напасть гонит к спиритам, знахарям и шаманам. Но разве жители больших и малых городов не обращаются к астрологам, парапсихологам, ясновидцам и экстрасенсам, чтобы узнать будущее или проконсультироваться в принятии важных решений? Некоторых из этих энтузиастов даже не смущает то, что они принадлежат к той или иной религии. А многие вообще своей религией сделали черную магию, оккультизм и спиритизм.

<sup>7</sup> В чем же коренятся все эти обычаи и суеверия? Ведут ли все они — только разными путями — к Богу? И самое главное, что они приносят тем, кто их придерживается? Чтобы разобраться с этим, надо совершить экскурс в историю и познакомиться с древнейшими религиями и культами.

#### Изведать неведомое

8 Что бы ни говорили сторонники эволюционной теории, человека разумного от животных отделяет бездонная пропасть — у него есть духовные потребности. На свет он появляется с мучительной жаждой

<sup>6.</sup> Насколько сегодня популярен спиритизм? 7. Какие вопросы нам нужно рассмотреть?

<sup>8.</sup> Что коренным образом отличает человека от низших существ?

проникнуть в неведомое. Испокон веков, неугомонный, он ишет свое место в материальном мире и Вселенной и бьется над вопросами: в чем смысл жизни? Что происходит при смерти? Он тянется к чему-то высшему и могущественному, что помогло бы ему контролировать свою жизнь и окружение (Псалом 8:4, 5; Екклесиаст 3:11; Деяния 17:26—28).

<sup>9</sup> Ивар Лисснер в своей книге «Но Бог здесь был...» так выразил эту мысль: «Можно только подивиться упорству, с которым человек пытается выйти за рамки возможного. Он никогда не сосредоточивал свои силы исключительно на животных потребностях, но продолжал инстинктивно тянуться к недостижимому. Эта подспудная внутренняя сила, движущая человеком,— не что иное, как его духовность» (Lissner I. Aber Gott war da).

<sup>10</sup> Конечно, те, кто не верит в Бога, смотрят на этот вопрос иначе. Как мы узнали из второй главы, такое влечение они склонны объяснять психологическими или иными потребностями человека. Но разве не свойственно всем нам в момент опасности или отчаяния прибегать за помощью к Богу или некоей высшей силе? И это справедливо в отношении людей всех времен и народов. Поэтому Лисснер продолжает: «Каждый, кто изучал древнейшие первобытные племена, должен признать, что все они имели понятие о Боге и живую веру в высшее существо».

<sup>11</sup> Другое дело, как они пытались удовлетворить это свое врожденное желание проникнуть в неведомое.

9. Какое определение «духовности» дал один ученый?

<sup>10.</sup> Из чего видно, что потребность в Боге для человека естественна? 11. К чему привело желание человека проникнуть в неведомое? (Сравните Римлянам 1:19—23.)





Слева: базилина Божией Матери Гваделупской (Менсина), где натолини молятся о чудесном исцелении. Справа: Стоунхендж (Англия). Считается, что в старину друиды понлонялись здесь солнцу

Кочевые охотники и скотоводы трепетали перед силой диких животных. Земледельцы придавали большое значение изменениям в природе и сезонным циклам. Сознание лесных жителей сильно отличалось от сознания горцев или степняков. Стало быть, разные потребности и страхи обусловили и разные проявления религиозных чувств. Они выразились в действах, направленных на то, чтобы снискать расположение добрых богов и умиротворить грозных.

<sup>12</sup> Несмотря на внушительную многоликость религий мира, между ними немало общего. Их связывает благоговение и страх перед потусторонним миром; магия, гадания о будущем по приметам и предзнаменованиям; астрология и всевозможные способы ворожбы. Давайте обсудим эти общие черты, чтобы увидеть, какое влияние они оказали на религиозное сознание людей всего мира и всех эпох, включая наших современников.

<sup>12.</sup> Что общего в религиях всего мира?

#### Потусторонние силы

<sup>13</sup> На заре человечества жизнь представлялась людям полной загадок и чудес. Многое приводило их в недоумение: почему внезапно заболел совершенно здоровый человек? Почему небо не дает дождя в обычную для этого пору? Почему в определенное время года вдруг зеленеет голое, на вид безжизненное дерево? Подчас даже собственная тень, сердцебиение и дыхание были для человека необъяснимы.

<sup>14</sup> Естественно, что человек, впитавший духовность с молоком матери, приписывал все эти загадочные явления действию потусторонних сил. Лишенному должного понимания и руководства, человеку везде мерещились духи, призраки, души и демоны. Так, североамериканские индейцы-алгонкины понятием «его тень» (отачук) определяют человеческую душу; малайцы, живущие в Юго-Восточной Азии, верят, что при смерти человека душа вылетает через ноздри. Вера в покидающую тело душу, в духов и в возможность общаться с ними распространена сегодня во всем мире.

15 Подобным же образом солнце, луна, звезды, реки, моря, горы наделялись в представлении древних людей свойствами живых существ, могущих оказывать непосредственное влияние на простых смертных. Казалось, что это боги и духи, которые живут в своем, недосягаемом мире. Одни представлялись добрыми и благосклонными, другие — элыми и вредными.

<sup>13.</sup> Что иногда приводило в недоумение наших предков?

<sup>14, 15.</sup> С чем, за недостатком понимания и руководства, связывал человек необъяснимые вещи? (Сравните 1 Царств 28:3—7.)

Поклонение предметам и явлениям заняло прочное место почти во всех религиях.

<sup>16</sup> Это легко доказать — достаточно обратиться к любой древней цивилизации и ее религии. У вавилонян и египтян были свои боги солнца, луны и созвездий. В культ также возводились дикие и домашние животные. Индусы известны тем, что поклоняются миллионам богов. Китайцы с незапамятных времен

### Порой магия казалась действенной

чтят священные горы и реки; сыновнее почтение выразилось у них в культе предков. У друидов, живших на Британских островах, священным деревом был дуб,

особо же у них почиталась растущая на дубах омела. Позднее к мифотворчеству приложили руку греки и римляне, так что поклонение душам и духам, божествам и демонам, тотемам и святыням пустило в человеческом обществе глубокие корни.

<sup>17</sup> Хотя все эти верования можно рассматривать как пустые суеверия, они прочно обосновались в религиозной жизни современных людей. Некоторые все еще верят, что определенные горы, реки, причудливой формы камни, старые деревья и многое-многое другое — святы, а значит, достойны поклонения. В таких местах возводятся храмы, святилища и алтари. В Индии, например, почитают священной реку Ганг. Индусы с благоговением омывают в ней свое тело и мечтают, чтобы после смерти их прах был развеян над этой рекой. У буддистов собственные святыни. Например,

<sup>16.</sup> Как проявлялось поклонение духам, божествам и святыням?

<sup>17.</sup> Из чего видно, что поклонение творению популярно, как и прежде?

они совершают паломничество в Бодх-гая (Индия); считается, что там, под деревом Бодхи, Будда получил просветление. В Мексике католики на коленях ползут к базилике Божией Матери Гваделупской, а во Франции, в надежде на чудесное исцеление, окунаются в источник «святой» воды, что неподалеку от Лурда. Спору нет, поклонение творению, а не Творцу сегодня популярно, как и прежде (Римлянам 1:25).

#### Распространение магии

<sup>18</sup> Стоило человеку поверить, что неживой мир полон добрых и элых духов, как он сразу же стал устанавливать с ними связь, чтобы получить руководство и помощь у одних духов и задобрить других. Так появилась магия, которая процветала и процветает практически в каждом народе и племени на земле (Бытие 41:8; Исход 7:11, 12; Второзаконие 18:9—11, 14; Исаия 47:12—15; Деяния 8:5, 9—13; 13:6—11; 19:18, 19).

<sup>19</sup> Магия, по сути, есть попытка человека подчинить природные и сверхъестественные силы и заставить их служить себе. Не зная настоящей причины каких-то обычных явлений, древние люди верили, что повторение магических слов и заклинаний или совершение определенных действ может дать желаемые результаты. И некоторые ритуалы на самом деле оказывались действенными, что укрепляло к ним доверие. Например, целители — обычно колдуны — с островов Ментавай (к юго-западу от Суматры) на удивление ловко избавляли своих пациентов от поноса. Рецепт заключался в том, что больной ложился лицом вниз

<sup>18.</sup> К чему привела вера в потусторонний мир?

<sup>19.</sup> а) Что такое магия? б) Почему многие верят в магию?

на краю скалы и полизывал землю. Как это помогало? Почва содержала каолин, белую глину, которую и сейчас широко используют в медицине от поноса.

<sup>20</sup> Редкие успехи целителей затмевали многочисленные неудачи: этих людей боялись и уважали, они становились жрецами, вождями, шаманами, знахарями, спиритами. Народ шел к ним, чтобы исцелиться или отвести болезнь, найти потерянную вешь или вора, снять порчу или отомстить. Со временем появилось огромное разнообразие магических средств и ритуалов — на все случаи жизни. Рождение и совершеннолетие, помолвка и вступление в брак, смерть и погребение... Сила и загадочность магии позволили ей проникнуть во все сферы человеческого бытия.

#### Ритуальные танцы и заклинания

<sup>21</sup> Несмотря на то, что ритуальные действия различных народов чрезвычайно разнообразны, в их основе лежат одни и те же принципы. Это, во-первых, принцип аналогии, когда желаемого результата можно достичь, имитируя его. Иногда это называют имитативной магией. Например, когда у североамериканских индейцев омаха посевы иссыхали от недостатка влаги, они плясали вокруг сосуда с водой. Потом один из них набирал в рот воды и выпрыскивал ее в воздух, имитируя дождь или изморось. Или, чтобы обеспечить себе удачу на охоте, кто-то из мужчин падал и катался по земле, точно раненый медведь.

 $^{22}\,\mathrm{Y}$  других народов ритуалы дополнялись песнями и приношениями. Чтобы вызвать дождь, китайцы

<sup>20.</sup> Как магия проникла во все сферы жизни?

<sup>21, 22.</sup> Что такое имитативная магия? Приведите пример.

делали из дерева или бумаги огромного дракона, изображающего бога дождя, а потом повсюду носили его. Также они выставляли из храма своего бога на солнцепек, чтобы тот мог на себе прочувствовать мучительную жажду. Восточноафриканские туземцы нгони рядом со своим храмом дождя закапывают в землю горшок с пивом и молятся: «Господин Чаута, ты ожесточил против нас свое сердце. Чего ты хочешь от нас? Ведь мы гибнем. Вот, мы дали тебе пиво, а ты ниспошли своим детям дождь». Потом они выпивают оставшееся пиво, поют, танцуют и потрясают смоченными в воде ветками.

23 Второй принцип магии предполагает, что вещи, принадлежащие человеку, могут на него влиять даже на расстоянии. Маги пытались навести порчу или приворожить человека, колдуя над некогда принадлежавшими ему предметами. Даже в XVI и XVII веках в Англии и других странах Европы верили, что ведьмы и колдуны вредят таким образом людям. Колдовских приемов было множество: вылепить изображение человека из воска, а затем исколоть его иглами, написать чье-то имя на клочке бумаги и сжечь его, закопать в землю какую-нибудь деталь одежды или проделать что-то еще с его волосами, обрезанными ногтями, потом и даже испражнениями. О размахе колдовской практики можно судить хотя бы по тому, что в 1542, 1563 и 1604 годах английский парламент объявлял смертную казнь за подобные деяния. В той или иной форме этот вид магии в течение веков практиковался почти по всей земле.

<sup>23.</sup> Насколько широко распространилась магия и колдовство? (Сравните Левита 19:31; 20:6, 27; Второзаконие 18:10—13.)



Одни люди прибегают к шаманам и знахарям

Другие — устраивают спиритические сеансы, используют планшетки, магические кристаллы, гадальные карты или холят к гадальам

#### Будущее в приметах и предзнаменованиях

<sup>24</sup> Часто люди с помощью магии пытались проникнуть в тайны или определить будущее по приметам и предзнаменованиям. Это не что иное, как гадание, которое было известно еще вавилонянам. Как говорится в одной книге, «они владели искусством предвидения и предсказания будущего по печени и кишкам освежеванного животного, по дыму и огню, по блеску драгоценных камней, по журчанию родника и форме растений. [...] Дождь, ветер, облака, молнии и другие атмосферные явления содержали в себе дурные предзнаменования; о будущем могли поведать трещины на мебели и деревянных стенах. [...] Мухи и другие насекомые, а также собаки были носителями таинственных посланий» (Magic, Supernaturalism, and Religion).

25 Библия, в книге Иезекииля, повествует, что во

<sup>24.</sup> а) Что такое гадание? б) Как гадали вавилоняне?

<sup>25.</sup> Что мы узнаем о занятиях гаданием в древнем Вавилоне из книг Иезекииля и Даниила?



время военного похода «царь Вавилонский остановился на распутье, при начале двух дорог, для гаданья: трясет стрелы, вопрошает терафимов, рассматривает печень» (Иезекииль 21:21). Тайноведцы, гадатели и чародеи были приближены ко двору вавилонского царя (Даниил 2:1—3, 27, 28).

<sup>26</sup> Другие народы — как на Востоке, так и на Западе — тоже пытались предсказывать будущее. У греков были оракулы, которых они вопрошали по делам политическим и сугубо личным, таким, как брак, путешествия, рождение и воспитание детей. Самым знаменитым был Дельфийский оракул. Считалось, что бог Аполлон через жрицу, или пифию, дает ответы в виде нечленораздельных звуков, которые облекались кемто из жрецов в мудреные стихотворные иносказания. Хрестоматийным примером такого пророчества был ответ, данный лидийскому царю Крезу: «Если Крез перейдет реку Галис, то погубит великое царство».

<sup>26.</sup> Какой вид гадания был популярен у древних греков?





На Востоне гадание с помощью черепашьих панцирей и символов инь и ян уходит корнями в глубоную древность

Пророчество в точности исполнилось. Правда, оказалось, речь шла о собственном царстве Креза: когда он перешел реку Галис, чтобы захватить Каппадокию, персидский царь Кир разгромил его войско.

<sup>27</sup> На Западе гадание достигло своего пика у римлян, которые практически во всем усматривали приметы и предзнаменования. Люди всех слоев общества верили в астрологию, колдовство, талисманы, ворожбу и многие другие формы гадания. По словам Эдуарда Гиббона, признанного знатока римской истории, «многоразличные виды богослужения, существовавшие в римском мире, были в глазах народа одинаково истинны» (Гиббон Э. История упадка и разрушения Римской империи). Знаменитый политический деятель и оратор Цицерон умел предсказывать будущее по полету птиц. Древнеримский писатель Петроний, описывая современную ему жизнь, заметил: «Наша округа полным-полна богов-покровителей, так что

<sup>27.</sup> Насколько гадание было популярным в Риме?

бога здесь легче встретить, чем человека» (Петроний Арбитр. Сатирикон).

28 В Китае археологи извлекли на свет более 100 000 фрагментов гадательных костей и черепашьих панцирей, датируемых II тысячелетием до н. э. (эпоха династии Шан-Инь). Шанские жрецы гадали обо всем от погоды до перемещения войск. Для этого они старинными знаками писали вопросы на костях, нагревали их и по образующимся трещинам пытались догадаться, какой будет ответ, а потом записывали его на тех же самых костях. Некоторые ученые полагают, что из этих старинных знаков развилась китайская письменность.

29 Самый известный китайский трактат о гадании — «И цзин», или «Книга перемен». Считается, что он был составлен в XII веке до н. э. при первых чжоуских императорах — Вэнь-ване и Чжоу-гуне. В нем повествуется о взаимодействии инь и ян двух противоположных начал: темного — светлого; отрицательного — положительного; мужского женского; луны — солнца; земли — неба... Китайцы по сей день верят, что эти начала лежат в основе всего. Согласно «Книге перемен», в мире нет ничего постоянного и человек, чтобы достичь успеха, должен считаться со всеми переменами, происходящими в сию минуту. Люди задают вопрос, бросают жребий и ищут ответ в «И цзин». Столетиями этот трактат служил в Китае основой для всякого рода гаданий, например для геомантии (гадания по земному рельефу).

<sup>28.</sup> Как в древности гадали китайцы? 29. Какой принцип гадания изложен в «И цзин»?

#### От астрономии к астрологии

30 Земляне с давних пор поражаются тому, что Солнце, Луна, а также другие планеты и звезды подчиняются определенным законам. В Месопотамии были обнаружены звездные книги, датируемые XIX веком до н. э. Пользуясь этими сведениями, вавилоняне даже могли предсказывать различные астрономические явления, например лунные затмения, восход и заход созвездий и некоторые движения планет. Египтяне, ассирийцы, китайцы, индийцы, греки, римляне и многие другие древние народы тоже всматривались в небо и записывали свои наблюдения. Пользуясь этими наблюдениями, они создавали календари и планировали свои дела на год.

31 Благодаря астрономическим наблюдениям стало очевидно, что некоторые земные явления тесно связаны с небесными. Например, смена времен года зависит от движения Солнца, приливы и отливы — от лунных фаз, а ежегодный разлив Нила всегда следует за восходом Сириуса, самой яркой звезды. Людям сразу приходило на ум, что небесные тела непосредственно влияют на земную жизнь. Сириус египтяне даже называли «Несущим Нил». Идея, что звезды влияют на земные дела, быстро преобразовалась в вывод, будто по ним можно предсказать будущее. Так астрономия породила астрологию. Вскоре ни один царь не мог обойтись без придворных астрологов, с которыми советовался по делам государственной важности. А простые люди обращались к звездам желая знать свою судьбу.

<sup>30.</sup> Как зарождалась астрономия? 31. Как астрономия породила астрологию?

### Астрология — наука?

Астрология предполагает, что Солнце, Луна, другие звезды и планеты влияют на ход земных событий и что положение небесных тел в момент рождения человека отражается на его жизни. Однако научные открытия делают эту теорию беспочвенной...

- Труды таких астрономов, как Коперник, Галилей и Кеплер, убедительно доказали, что Земля не центр Вселенной. Теперь общеизвестно, что звезды в видимых с земли созвездиях вовсе не связаны между собой. Некоторые из них могут быть чрезвычайно удалены, тогда как до других рукой подать. Выходит, что зодиакальные свойства созвездий не более чем плод фантазии?
- Планеты Уран, Нептун и Плутон не были известны первым астрологам, так как их обнаружили только по изобретении телескопа. Принималось ли во внимание их «влияние», когда столетия до того составлялись астрологические карты? Кроме того, почему одни планеты имеют «хорошее влияние», а другие - «дурное», если наукой установлено, что практически все они состоят из носящегося в пространстве скопления безжизненной породы и газов?
- Генетика утверждает, что основные особенности нашей личности закладываются не в момент рождения, а во время зачатия, когда один из миллионов сперматозоидов отца соединяется с единственной яйцеклеткой матери. Астрологи составляют гороскопы на момент рождения. Такая девятимесячная разница должна создавать совсем иную картину.
- С позиции земного наблюдателя Солнце совершает сегодня свой годовой путь на фоне созвездий с опозданием почти на месяц (по сравнению с тем временем, когда 2 000 лет назад составлялись астрологические карты и таблицы). Человек, рождающийся в конце июня - начале июля, по знаку зодиака Рак, то есть гиперчувствительный, угрюмый, замкнутый. Солнце, между тем, находится в это время в созвездии Близнецов, а значит, человек должен быть коммуникабельным, остроумным и словоохотливым.

Совершенно очевидно, что астрология не имеет научного фундамента и противоречит здравому смыслу.

<sup>32</sup> И снова мы вспоминаем о вавилонянах. Они воспринимали звезды как небесные обители богов, а храмы — как земные. Так появились созвездия, а также вера в то, что всяческие пертурбации на небе, например затмения или появление ярких звезд или комет, предвещают войны и бедствия на земле. Среди археологических находок в Месопотамии — сотни астрологических прогнозов, составленных для царей. Грядущее лунное затмение сулило разгром недругу, а появление такой-то планеты в таком-то созвездии предвещало земле «великий гнев».

<sup>33</sup> О степени популярности в Вавилоне этого вида прорицания язвительно говорит пророк Исаия, предрекающий уничтожение вавилонской столицы: «Оставайся же с твоими волшебствами и со множеством чародейств твоих, которыми ты занималась от юности твоей... Пусть же выступят наблюдатели небес и звездочеты и предвещатели по новолуниям, и спасут тебя от того, что должно приключиться тебе» (Исаия 47:12, 13).

<sup>34</sup> Из Вавилона астрология перекочевала в Египет, Ассирию, Персию, Грецию, Рим и Аравию. На Востоке — в Индии и Китае — были составлены собственные астрологические системы. «Волхвы», которые, по сообщению евангелиста Матфея, пришли к младенцу Иисусу, были «астрологами с востока» (Матфея 2:1, 2). Некоторые ученые полагают, что эти астрологи, вероятно, принадлежали к халдейской и мидо-персидской школе астрологии в Парфии, которая некогда была

<sup>32.</sup> Что включала в себя астрология у вавилонян?

<sup>33.</sup> Что Исаия сказал о вавилонских «звездочетах»?

<sup>34.</sup> Кем были «волхвы», пришедшие к младенцу Иисусу?



Многие люди верят гороскопам, думая, что положение Солнца, Луны, других планет и звезд в момент рождения влияет на всю их жизнь

провинцией Персии, а позже стала суверенным государством.

<sup>35</sup> Дошедший же до нас вид астрологии сформировался у греков. Во II веке н. э. Клавдий Птолемей, греческий астроном из Александрии (Египет), собрал все сведения по астрологии в свое «Четверокнижие», или «Тетрабиблос», которое по сей день используется в качестве учебника астрологии. На его основании возникла так называемая натальная астрология, согласно

<sup>35.</sup> Как развивалась астрология со времен греков?

которой будущее человека рассчитывается по его гороскопу рождения — таблице взаимного расположения Солнца, Луны, других планет и созвездий над местом рождения человека в момент его появления на свет.

<sup>36</sup> В XIV и XV столетиях астрология получила широкое признание на Западе. Ее преподавали в университетах, что требовало практических знаний математики и языков. Астрологов рассматривали как ученых. В работах Шекспира полно намеков на то влияние, которое астрология имела на земные дела. Все королевские дворы и знатные вельможи имели подручных астрологов для консультаций. Едва ли какое-то дело — будь то война, строительство, торговля или путешествие — могло совершиться без того, чтобы первым долгом не испросить совета у звезд. Астрология стала почтенным занятием.

<sup>37</sup> Хотя труды астрономов, например Коперника и Галилея, а также другие научные достижения и пошатнули позиции астрологии как науки, она дожила до наших дней. (Смотрите рамку на странице 85.) Это загадочное ремесло, придуманное вавилонянами, развитое греками и распространенное арабами, оказывает сегодня огромное влияние на людей — глав государств и простых обывателей, жителей как богатых мегаполисов, так и глухих деревушек в бедных странах.

### Предначертание на лице и на ладони

 $^{38}$  Если предсказание будущего по звездам представлялось кому-то слишком сложным и непонят-

<sup>36.</sup> Из чего видно, что астрология получила признание?

<sup>37.</sup> Как научные достижения отразились на астрологии?

<sup>38.</sup> Что привело к появлению нового способа гадания — по чертам лица и руке?

ным, были другие, более доступные и простые методы. «Зогар», или «Сефер га-Зогар» (евр. «книга сияния»), написанный в XIII веке трактат по еврейскому мистицизму, гласил: «На тверди небесной, облачающей вселенную, зримы узоры из звезд и планет. Чрез них постигаем мы тайны, сокровенные и глубочайшие. По подобию сему, на коже, облачающей существо человеческое, различимы очертания и узоры; они суть звезды нашего тела». Такое рассуждение привело к появлению нового способа гадания, или предсказания будущего, путем отыскивания на лице или ладони человека пророческих знаков. И на Востоке, и на Западе такая практика стала очень популярной. Но совершенно очевидно, что корнями она уходит в магию и астрологию.

 $^{9}$  **Физиогномика** — это гадание по очертаниям лица, например по форме глаз, носа, а также по форме зубов и ушей. В 1531 году Иоанн Индагине опубликовал в Страсбурге книгу на эту тему. В ней он поместил выразительные гравюры, изображающие различные типы глаз, носов, ушей, — и сопроводил пояснениями. Интересно, что он привел слова Иисуса Христа из Матфея 6:22 («Если глаз твой будет простым, то все тело твое будет светлым») как основание для утверждения, что большие, яркие и круглые глаза свидетельствуют о непорочности и добром здравии, тогда как маленькие и запавшие — о зависти, элобе и подозрительности. Однако в подобной книге «Компендиум физиогномики», изданной в 1533 году, ее автор Бартоломео Кокль заявил, что большие и круглые глаза признак ветрености и лени.

<sup>39.</sup> Что такое физиогномика и как ее стали применять?



Вытряхивая гадательную палочку из сосуда, человен получает весть и ее истолнование

<sup>40</sup> Если верить предсказателям, на руках больше, чем на других частях тела (не считая головы), отображается действие высших сил. Поэтому определение характера или судьбы человека по линиям руки превратилось еще в одну популярную форму предсказания — хиромантию, или гадание по руке. Средневековые хироманты искали основание для своего занятия в Библии. Они ссылались на такие стихи: «Он полагает печать на руку каждого человека, чтобы все люди

<sup>40.</sup> а) Что такое хиромантия? б) Как хироманты пытались найти в Библии основание для своего ремесла?

знали дело Его» и «Долгоденствие — в правой руке ее, а в левой у нее — богатство и слава» (Иов 37:7; Притчи 3:16). Внимание также уделялось бугоркам на руках, поскольку считалось, что они представляют планеты, а значит, могут кое-что поведать о человеке и его судьбе.

41 Предсказание судьбы по лицу и руке особенно распространено на Востоке. Свои услуги там предлагают не только профессиональные гадатели, но также любители и самоучки, начитавшиеся популярных книг разной степени сложности. Часто люди гадают просто для забавы, но многие относятся к этому вполне серьезно. В общем и целом, люди редко ограничиваются каким-то одним способом галания. Когла возникают серьезные проблемы или надо принять серьезное решение, они, в зависимости от вероисповедания, идут в буддийский, даосский, синтоистский или какой-то другой храм, чтобы вопросить богов, потом к астрологу — что скажут звезды, потом к гадалке — погадать по руке и лицу, и, наконец, домой потревожить покойных предков. Кто-нибудь да скажет то, что хочется услышать.

#### Всего лишь невинные забавы?

<sup>42</sup> Вполне нормально, что человек желает знать будущее. Кто не хотел бы избежать несчастья или поймать удачу? Поэтому-то во все века люди обращались за руководством к богам и духам. Это привело к распространению спиритизма, магии, астрологии и других суеверных занятий. В прошлом для оберега люди

<sup>41.</sup> Какие виды гадания практикуют на Востоке?

<sup>42.</sup> К чему привело желание людей знать будущее?

носили амулеты и талисманы, а за исцелением обращались к знахарям и шаманам. Наши современники все так же носят медальоны «святого» Христофора или какие-нибудь счастливые талисманы, ходят на спиритические сеансы, пользуются алфавитными планшетками, магическими кристаллами, гороскопами и гадальными картами. В отношении спиритизма и суеверий человечество, похоже, осталось еще где-то в далеком прошлом.

<sup>43</sup> Конечно, многие люди рассуждают, что все это просто ни на чем не основанные суеверия, и занимаются они ими ради забавы. Другие говорят, что магия и гадание даже полезны; дескать, это чисто психологически помогает тем, кто слишком угнетен жизненными обстоятельствами. Но правда ли, что все это лишь невинные развлечения или психологическая отдушина? Что же на самом деле кроется за теми спиритическими и оккультными занятиями, которые мы рассмотрели в этой главе (или, за их многочисленностью, опустили)?

<sup>44</sup> Обсуждая различные виды спиритизма, магии и гадания, мы заметили, что они тесно связаны с верой в отделимость души от тела и в существование добрых и элых духов. Таким образом, вера в духов, магию и гадание представляет собой не что иное, как одну из форм политеизма, основанную на учении о бессмертной душе человека. На этом ли должна основываться религия? Приемлема ли такая религия для вас?

<sup>43.</sup> а) Как многие люди относятся к спиритизму, магии и гаданию? 6) На какие вопросы относительно суеверных занятий еще нужно ответить?

<sup>44.</sup> На чем, по сути, основывается вера в духов, магию и гадание?

<sup>45</sup> Подобные вопросы встали перед христианами в I веке. Они жили среди греков и римлян, которые почитали несметное количество богов и божеств и придерживались суеверных ритуалов, например приносили в жертву идолам пищу, затем часть ее съедали. Если человек любил истинного Бога и хотел ему угождать, мог ли он участвовать в таких ритуалах? Обратите внимание, как на этот вопрос ответил апостол Павел.

<sup>46</sup> «Что же касается употребления в пищу пожертвованного идолам, то мы знаем, что идол — ничто в мире и что нет Бога, кроме одного. Ибо хотя и есть те, кого называют "богами", на небе или на земле, как есть много "богов" и много "господ", для нас есть только один Бог, Отец, от которого всё, и мы для него» (1 Коринфянам 8:4—6). Павел и христиане I века не признавали политеизм, или многобожие, для них истинная религия выражалась в преданности «только одному Богу, Отцу». Его имя открыто в Библии. В ней говорится: «И да знают, что Ты, Коему имя Иегова, Един высок над всею землею» (Псалом 82:19, перевод Г. Павского).

<sup>47</sup> Важно отметить, что, хотя Павел сказал «идол — ничто», он не отрицал существование «богов» и «господ», к которым люди обращаются через магию, гадание и жертвоприношения. Что же Павел имел в виду? Он пояснил это в том же письме, написав: «Но скажу, что жертвы, приносимые другими народами, жертву-

<sup>45.</sup> Какой вопрос относительно идоложертвенной пищи стоял перед христианами в I веке?

<sup>46.</sup> В какого Бога верили Павел и первые христиане?

<sup>47.</sup> Как Павел указал на истинное липо «богов» и «господ» на небе и на земле?

ются демонам, а не Богу» (1 Коринфянам 10:20). Итак, поклоняясь своим господам и богам, люди на самом деле поклоняются демонам — небесным существам, ангелам, восставшим против истинного Бога и объединившимся под началом Сатаны Дьявола (2 Петра 2:4; Иуды 6; Откровение 12:7—9).

<sup>48</sup> Часто люди с сочувствием относятся к так называемым первобытным людям, порабощенным страхами и суевериями. Их кровавые жертвоприношения и варварские обряды справедливо вызывают отвращение. Но разве и в наши дни мы не слышим о вуду, о сатанизме и даже о приношении в жертву людей. Хотя это, может, экстраординарные случаи, но они свидетельствуют о том, что интерес к оккультному не ослабел. Он начинается с невинной забавы и любопытства, но часто кончается трагедиями и смертью. Насколько же разумно внимать предупреждению Библии: «Сохраняйте бдительность, бодрствуйте. Ваш противник, Дьявол, ходит, как рычащий лев, ища, кого поглотить» (1 Петра 5:8; Исаия 8:19, 20).

<sup>49</sup> Обсудив возникновение религии, поговорив о древних мифологиях и различных видах спиритизма, магии и суеверий, давайте сосредоточим теперь внимание на основных религиях мира: индуизме, буддизме, даосизме, конфуцианстве, синтоизме, иудаизме, а также церквях христианского мира и исламе. Как они возникли? Чему учат? Какое оказывают влияние на своих приверженцев? Эти и другие вопросы будут обсуждаться в следующих главах.

<sup>48.</sup> Какую опасность и поныне представляет оккультизм и как можно ее избежать?

<sup>49.</sup> Что мы будем рассматривать в следующих главах этой книги?

# **Индуизм** Поиски освобождения

Благочестивые индусы традиционно начинают день с омовения в реке, а если ее нет поблизости, то у себя дома. Они верят, что так они освящаются. Затем, еще до завтрака, они отправляются в храм, чтобы поднести цветы и пищу богу, которого почитают в той местности. Кто-то вымоет, украсит божество и обсыплет его порошками красного и желтого цвета.

Практически в каждом доме есть уголок, а то и целая комната для почитания семейного божества. Где-то наибольшей популярностью пользуется Ганеша, бог-слон. Его всегда молят об успехе и благополучии, ведь он считается богом, устраняющим препятствия. Где-то самый почитаемый бог — Кришна, где-то Рама, Шива, Дурга или кто-то еще. Тара Ч. (Катманду, Непал)

ЧТО же такое индуизм? Почитание животных, омовение в Ганге и деление на касты, как это упрощенно представляют себе на Западе? Вовсе нет. Индуизм — это совершенно иное миропонимание, далекое от западных ценностей. Если на Западе жизнь воспринимается как временная прямая, с последовательностью исторических

<sup>1.</sup> а) Опишите некоторые ритуалы индусов. б) В чем разница между мировозэрением индусов и европейцев?



 Ганеша — индуистский слоноголовый бог успеха и удачи, сын Шивы и Парвати

событий, то для индусов жизнь — повторяющийся цикл, в котором история человечества далеко не главное.

<sup>2</sup> Дать определение этой религии не так-то легко, поскольку у нее нет ясного вероучения, священнической иерархии или руководящего органа. Но есть свами (учители) и гуру (духовные наставники). В одной книге по истории религии дается такое определение индуизма: «Это целый комплекс учений и традиций, сложившихся еще со времен составления древнейших (и самых святых) писаний — Вед». В другой книге говорится так: «Можно сказать, что индуизм — это религия богов Вишну, Шивы, богини Шакти, а также их воплощений, ипостасей, супругов и потомков». (К таковым можно отнести воплощения Вишну — Раму и Кришну, а также жену и сыновей Шивы — Дургу, Сканду и Ганешу.) Известно, что в индуизме 330 миллионов богов, но при этом считается, что это не политеистическая религия. Как это возможно?

<sup>3</sup> Индийский писатель А. Партхасаратхи объясняет: «Индусы — не многобожники. Они почитают одного Бога... Различные боги и богини индуистского пантеона — лишь выражение сил и функций единого верховного Бога в материальном мире» (Parthasarathy A. The Symbolism of Hindu Gods and Rituals).

<sup>4</sup> Индусы часто называют свою религию *саната́на- дха́рма*, что означает вечный закон или порядок. Инду-изм\* — это на самом деле очень широкое понятие, включающее в себя бессчетное множество школ и сект

<sup>\*</sup> Этот термин придуман европейцами.

<sup>2, 3.</sup> а) Почему дать определение индуизма нелегко? б) Является ли индуизм, по словам одного писателя, политеистической религией?

<sup>4.</sup> Что входит в понятие «индуизм»?

(ca.мnpadáŭ), в течение тысячелетий развивавшихся и процветавших на почве древнеиндийской мифологии. В одной энциклопедии говорится, что «индийская мифология — это густые и непроходимые джунгли. Стоит в них углубиться, как дневной свет меркнет и ты теряещь ориентацию» (New Larousse Encyclopedia of Mythology). И все же мы попытаемся рассмотреть некоторые особенности и учения этой веры.

#### Глубокие корни индуизма

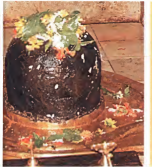
<sup>5</sup> Хотя индуизм не столь широко распространен, как другие крупные религии, в 2000 году насчитывалось порядка 800 миллионов его приверженцев, то есть 1/8 (13 процентов) населения планеты. Причем большинство индуистов живет в Индии. Возникают уместные вопросы: как и почему лоном индуизма стала именно Индия?

<sup>6</sup> Существует теория, что индуиэм зародился около 3 500 лет назад, когда в долину Инда (сейчас территория Индии и Пакистана) с северо-запада мигрировали светлокожие арии. Оттуда они расселились вдоль реки Ганг и по всей Индии. Некоторые ученые говорят, что религиозные верования переселенцев были основаны на древних иранских и вавилонских учениях. Так, в индуизме можно найти легенду, родственную многим мифологиям мира,— легенду о Потопе. (Смотрите рамку на странице 120.)

<sup>7</sup> Но какой же культ там отправлялся до прихода ариев? Вот что поведал археолог Джон Маршалл: «Стату-

<sup>5.</sup> Насколько распространен индуизм?

<sup>6, 7.</sup> а) Как, по мнению некоторых историков, лежащие в основе индуизма понятия достигли Индии? б) Каковы особенности индуистской легенды о Потопе? в) Каким, по мнению археолога Джона Маршалла, был доарийский культ в долине Инда?







Лингамы — почитаемые индусами фаллические символы. Внутри одного из них изображение Шивы (бога плодородия), вокруг другого — четыре головы Шивы

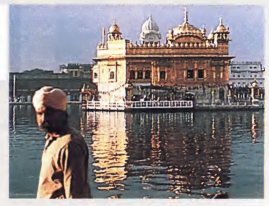
этками беременной женщины, чаще всего обнаженной, с массивными ожерельями и затейливыми прическами, представлена "великая богиня-мать". "Бог-мужчина", "в котором сразу угадывается прото-Шива", изображается сидящим, как йог, сложив ступни вместе, с восставшим фаллосом (что напоминает о культе лингама [фаллоса]), в окружении зверей (один из эпитетов Шивы — "господин животных"). Множество каменных изображений мужских и женских гениталий... указывает на культ лингама и йони Шивы и его супруги» (World Religions — From Ancient History to the Present). По сей день Шиву почитают как бога плодородия и фаллоса. Этот бог восседает на быке Нандине.

<sup>8</sup> Индолог Свами Шанкарананда не согласен с толкованием Маршалла. Он говорит, что изначально эти каменные амулеты, называемые иногда *шивалингамами*, были символами «небесного огня, солнца и солнечного

<sup>8, 9.</sup> а) В чем один индолог не согласен с теорией Маршалла? б) Какой встречный аргумент был выдвинут относительно предметов почитания в индуизме и христианском мире? в) Что лежит в основе священных текстов индуизма?

## Сикхизм — плод преобразований





Золотой храм синхов в Амритсаре (Индия, Пенджаб)

Сикхизм, символом которого служат три меча и круг, исповедуют более 24 миллионов человек, большей частью пенджабцы. Золотой храм сикхов возвышается посреди пруда, расположенного в городе Амритсаре — религиозном центре сикхизма. Сикхов-мужчин можно сразу узнать по синим, белым и черным тюрбанам, а также по длинным, нестриженым волосам — все это часть их религиозной жизни.

Слово «сикх» переводится с хинди как «ученик, последователь». Сикхи — «ученики» гуру Нанака, основателя этой религии. Они следуют учениям десяти гуру (самого Нанака и еще девяти его преемников), сочинения которых составляют священную книгу сикхизма — Адигрантх (также известную

как Гуругрантх или Грантхсахиб). Сикхизм возник в начале XVI века, когда гуру Нанак решил взять лучшее в индуизме и исламе и создать новую религию.

Основную идею Нанака можно выразить одной фразой: «Если есть только один Бог, и он наш Отец, тогда мы должны быть братьями». Как и мусульмане, сикхи верят в единого Бога и осуждают идолопоклонство (Псалом 113:12—17; Матфея 23:8, 9). От индуизма сикхизм позаимствовал веру в бессмертную душу, реинкарнацию и карму. Сикхские храмы называются гурдварами. (Сравните Псалом 102:12, 13; Деяния 24:15.)

Вот одна из великих заповедей Нанака: «Денно и нощно памятуй Бога, повторяй имя Его». Бога сикхи называют «Единым Истинным», но личного имени его не знают (Псалом 82:17—19, перевод Г. Павского). А вот еще заповеды: «С обездоленным раздели имущество свое». Поэтому в каждом сикхском храме имеются лангары, или трапезные, куда любой желающий может прийти бесплатно поесть. При лангарах даже имеются бесплатные ночлежные комнаты (Иакова 2:14—17).

Последний гуру, Говинд Сингх (1666—1708), учредил хальсу, или братство сикхов. Члены этого ордена следовали принципу пяти «к»: кеш — нестриженые волосы (духовность), кангха — гребень в волосах (порядок и дисциплина), кирпан — меч (достоинство, смелость и самоотверженность), кара — стальной браслет (единство с Богом), качх — короткие нижние панталоны (скромность и воздержание).





Голубой тюрбан означает широний, нак небо, и свободный от предрассуднов разум



Белый тюрбан уназывает на святость порядочного человена



Черный тюрбан служит напоминанием о преследованиях со стороны британцев в 1919 году

Другие цвета особого значения не имеют

Во время религиозной церемонии напоминается об истории священного оружия огня, лучей». Шанкарананда утверждает, что «фаллический культ... на первых порах не был религиозным. Это вторичный результат вырождения. Люди низвели слишком высокий и непостижимый для них идеал до своего уровня». В качестве контраргумента западной критике индуизма он сослался на то, что крест — фаллический языческий символ, а значит, «христиане... участвуют в фаллическом культе» (Sankarananda S. The Rigvedic Culture of the Pre-Historic Indus).

<sup>9</sup> Со временем верования, легенды и мифы Индии нашли свое отражение в письменной форме; теперь они составляют священные тексты индуизма. Эти писания весьма объемны, но даже они не претендуют на то, чтобы сформулировать индуистское вероучение.

#### Священные тексты индуизма

<sup>10</sup> Древнейшие писания индуизма — Веды. Это молитвы и гимны, собранные в Ригведе, Самаведе, Яджурведе и Атхарваведе. Они составлялись в течение столетий, и их написание было закончено примерно к 900 году до н. э. Впоследствии Веды были дополнены другими писаниями — Бра́хманами и Упаниша́дами.

<sup>11</sup> Содержание Брахманов сосредоточено вокруг домашних и храмовых ритуалов и жертвоприношений, дается также подробное объяснение их глубокого смысла. Их стали записывать приблизительно с 300 года до н. э. или поэднее. Упанишады (буквально «сидение подле учителя»), известные также как Веданта, написаны примерно в 600—300 годах до н. э. Это философские трактаты индуизма, содержащие размышления о причине

<sup>10.</sup> Что входит в древнейшие писания индуизма?

<sup>11.</sup> а) В чем разница между Брахманами и Упанишадами? б) Какие учения содержат Упанишады?

всякого поступка и мысли: учения о санса́ре (перевоплощении души) и ка́рме (вере в то, что поступки, совершенные в прошлой жизни, определяют качество теперешнего бытия).

<sup>12</sup> Еше есть писания, которые называются Пуранами. Это пространные мифические рассказы и аллегории о богах, богинях и героях индуизма. В эту многотомную библиотеку входят также книги Рамаяна и Махабхарата. Первый из этих эпосов — история «господа Рамы... самого славного из всех образов, представленных в писаниях» (по определению А. Партхасаратхи). Рамаяна — это один из самых популярных индуистских текстов, он датируется примерно IV веком до н. э. и повествует об истории героя Рамы, или Рамачандры, которого индусы считают образцовым сыном, братом и мужем, а также седьмой авата́рой, или воплошением, Вишну, и его имя часто используется в приветствиях.

<sup>13</sup> По словам Бхактиведанты Свами Прабхупады, основателя Международного общества сознания Кришны, «"Бхагавад-гита" [часть Махабхараты] — это свод принципов высшей нравственности. [...] Наставления, изложенные в "Бхагавад-гите", составляют свод высших религиозных и моральных принципов. [...] Последнее наставление "Бхагавад-гиты" является последним словом морали и религии: предайся Кришне» (БГ 18:78, комментарий).

<sup>14</sup> Бхагавадги́та («божественная песнь»), которую называют «квинтэссенцией духовной мудрости Индии», повествует о состоявшемся на поле битвы «диалоге

<sup>12.</sup> Кем был Рама и где записана его история?

<sup>13, 14.</sup> а) Что, согласно одному индуистскому источнику, представляет собой Бхагавадгита? 6) Что означают *шрути* и *смрити* и что такое Манусмрити?

### //жайнизм — религия самоотречения и ненасилия



Джайн, припавший в стопе 17-метровой статуи святого Гоматесвары (Индия, Карнатана)



Эта религия, символом которой служит древнеиндийская свастика, была основана в VI веке до н. э. богатым индийским раджой Натапуттой Вардхаманой, более известным как Вардхамана Махавира. Этот титул означает «великий человек» или «великий герой». Махавира обратился к самоотречению и аскетизму. В поисках познания он, обнаженный, брел «через равнины и села центральной Индии, чтобы вырваться из замкнутого круга рождения, смерти и очередного рождения» (Noss J. Man's Religions). Махавира верил, что душу может спасти только крайнее самоотречение и самодисциплина, а также строгое соблюдение ахимсы, то есть непричинения вреда живым существам. Ради ахимсы он даже носил с собой мягкую метелку и осторожно сгонял насекомых с дороги. Относясь с таким уважением к жизни, он хотел сохранить чистоту и непорочность собственной души.

Сегодня его последователи ради исправления кармы тоже встают на путь самоотречения и трепетного отношения к живым существам. Это еще раз показывает, как сильно на людей влияет вера в бессмертную душу.

В наше время эта религия насчитывает менее четырех миллионов приверженцев, живущих большей частью в индийских штатах Бомбей и Гуджарат.

Господа Шри Кришны, Личности Бога, и Арджуны, Его близкого друга и преданного, которого Господь обучал науке самоосознания». Тем не менее Бхагавадгита — лишь крупица огромной библиотеки священных книг индуизма. Некоторые из этих писаний (Веды, Брахманы и Упанишады) рассматриваются как *шрути* («услышанное»), то есть как непосредственное откровение. Другие, например эпосы и Пураны, рассматриваются как *смрити* («запомненное»), то есть как предания, созданные людьми, хотя и полученные через откровение. Среди них наиболее известен индуистский свод религиозных и светских законов, называемый Манусмрити, или «Законы Ману», излагающий основу кастовой системы. Какие же учения возникли на основании этих писаний?

#### Учения и уклад жизни — ахимса и варна

15 В индуизме, как и в других религиях, имеются основные понятия, определяющие мышление и быт. Одно из таких понятий — ахи́мса (санскр. ахинса), или ненасилие, провозглащавшееся Мохандасом Ганди (1869—1948), которого прозвали Махатмой. (Смотрите рамку на странице 113.) В согласии с этой философией, индусы не должны причинять вред живым существам или губить их, что отчасти объясняет, почему они почитают некоторых животных — коров, змей, обезьян. Самые взыскательные приверженцы учения об ахимсе, требующие уважения к жизни,— джайны (последователи джайнизма, основанного в VI веке до н. э.). Они ходят босиком и даже носят на лице повязку, чтобы случайно не проглотить насекомое. (Смотрите рамку

<sup>15.</sup> а) Что такое ахимса и как ее понимают джайны? б) Как к ахимсе относился Ганди? в) Чем сикхи отличаются от индусов и джайнов?

# **Некоторые** индуистские понятия

авата́ра — инкарнация, или земное воплощение, индуистского божества

**а́тман** — дух, связанный с бессмертием; часто ошибочно переводится словом «душа». (Смотрите джива.)

**ахи́мса** (санскр. *ахинса*) — ненасилие, непричинение вреда или смерти живым существам; основание для индуистского вегетарианства и почитания животных

ашра́м — обитель гу́ру (духовного наставника) и его учеников

**би́нду** — красная точка, которую замужние женщины рисуют у себя на лбу

**брахма́ны** — члены высшей жреческой касты; также **Бра́хман** — Высшая Реальность. (Смотрите страницу 116.)

**бха́нти** — преданность божеству, ведущая к спасению

вайшии — торговцы и скотоводы, третье сословие кастовой системы

**Ве́ды** — древнейшие священные тексты индуизма

гу́ру — учитель и духовный наставник

г**ха́ты** — широкие ступени, ведущие к реке

джа́па — многократное повторение одного из имен Бога; считать помогает ма́ла, или четки, состоящие из 108 шариков

джи́ва (или пра́на) — индивидуальная душа или сущность

дхарма — универсальный закон;

нравственно-социальное установление для правильной жизни

йо́га — от корня «юдж», означаюшего соединять, сочетать; подразумевается единение индивидуального и универсального божественного начал. Чаще всего под йогой понимают метод медитации, включающий контроль над позой и дыханием. Индуизм признает как минимум четыре основные йоги, или пути. (Смотрите страницу 110.)

на́рма — принцип, согласно которому каждый поступок имеет положительные или отрицательные последствия в будущей жизни переселяющейся души

нша́трии — правители, должностные лица, профессиональные воины; вторая ступень кастовой системы

ма́йя — мир как иллюзия (концепция иллюзорной природы мира)

ма́нтра — священная формула; считается, что обладает магической силой; используется при вступлении в секту, во время молитв и заклинаний

махант — святой или учитель

маха́тма — индуистский святой (маха — высокий или великий; атман — дух)

мо́нша (му́нти) — освобождение от цикла перерождений, конечная цель странствования дупи; то же самое, что нирвана, единство индивида и Брахмана, Высшей Реальности

**ОМ** (ÁУМ) — слово-символ, обозначающее Брахмана и использующее-



Слева направо: индуистский махант; медитирующий садху; непальский гуру

ся в медитации; считается мистической вибрацией; священная мантра

парама́тман — мировой дух, высший атман, или Брахман

пу́джа — обряд богослужения

садху — святой, аскет или йог

санса́ра — переселение вечной, бессмертной души

сва́ми — учитель или наставник более высокого уровня

ти́лан — знак на лбу; символ того, что человек помнит о Боге и его лелах

триму́рти — индуистская триада, которую составляют Брахма, Вишну и Шива

Упаниша́ды — ранние священные поэтические тексты индуизма; известны также как Веда́нта, заключительная часть Вед

хариджа́не — члены касты неприкасаемых; оэначает «люди бога» — такое наэвание из сострадания дал им Махатма Ганди

**ша́нти** — женское энергетическое начало, а также **Шанти** — супруга божества, в частности Шивы

шра́ддха — важный обряд почитания предков, помогающий душе достичь мокши

**шу́дра** — рабочий, член низшей из четырех основных каст



Джайнские монахини носят мукха-вастрика — повязки, чтобы случайно не проглотить насеномого

на странице 104 и фотографию на странице 108.) А вот сикхи, наоборот, известны своими воинскими традициями. Самая распространенная среди них фамилия — Сингх — переводится как «лев». (Смотрите рамку на страницах 100—101.)

<sup>16</sup> Широкоизвестная кастовая система, или варна, жестко делит индийское общество на сословия. (Смотрите рамку на странице 113.) Нетрудно заметить, что кастовые преграды в Индии все еще актуальны, хотя их уже отвергли буддисты и джайны. Кастовое сознание глубоко укоренилось в индусах; избавиться от него так же трудно, как, скажем, американцам — от расовых предубеждений. Подобные проявления классовости до сих пор наблюдаются (правда, не так выраженно) у британцев и других народов (Иакова 2:1—9). Итак, в Индии с самого рождения человек принадлежит к той или иной касте и не в его власти что-то изменить. Более того, средний индус ничего и не пытается предпринять. Он рассматривает свою участь как неизбежность, предопределенную его прежней жизнью, или кармой. Но как

<sup>16.</sup> а) Как большинство индусов относятся к кастовой системе? 6) Что говорил о кастовой системе Ганди?

возникла кастовая система? Давайте еще раз обратимся к индуистской мифологии.

<sup>17</sup> Согласно мифологии индуизма, четыре основные касты с самого начала были созданы из членов тела Пу́руши, первопредка человечества. В гимнах Ригведы говорится:

Когда разделили пурушу, на сколько частей он был разделен?

Чем стали уста его, чем руки, чем бедра, ноги? Брахманом [высшей кастой] стали его уста, руки — кшатрием,

Его бедра стали вайшьей, из ног возник шудра.

Перевод В. Кочергиной

<sup>18</sup> Таким образом, считается, что высшая, священническая каста брахма́нов образована из уст Пуруши, находящихся выше других частей его тела. Кша́трии — класс правителей и воинов — возникли из его рук. Ва́йшьи, или вайшии, торговцы и земледельцы, происходят из его бедер. А низшая каста, шу́дры, получилась из низшей части его тела — ног.

<sup>19</sup> Спустя века образовались также более низкие «подкасты», например «внекастовые» и «неприкасаемые», или, как их сострадательно назвал Махатма Ганди, хариджа́не — «принадлежащие богу Вишну». Хотя их дискриминация в Индии запрещена с 1948 года, «неприкасаемые» по-прежнему влачат жалкое существование.

 $^{20}\,\mathrm{Co}$  временем все профессии и ремесла в индуистском обществе распределились между определенными

<sup>17, 18.</sup> Как, согласно индуистской мифологии, возникла кастовая система?

<sup>19.</sup> Какие еще появились касты?

<sup>20.</sup> Каковы дополнительные особенности кастовой системы?

## Четыре пути к «мокше»

В индуизме существует по меньшей мере четыре пути достижения мокши, или освобождения души. Они известны как йога, а также ма́рга.

1. Нарма-йога. «Путь действия, или карма-йога, — это дисциплина деятельности. В основном кармамарга означает соблюдение дхармы в соответствии с местом человека в жизни. Одни требования предъявляются ко всем без исключения (например, ахимса и воздержание от алкоголя и мяса), а другие — в зависимости от положения человека и его кармы» (Great Asian Religions).

Карма-марга соблюдается строго в рамках кастовых ограничений. Чистота касты поддерживается запретом на вступление в брак и на принятие пищи вне пределов касты. Каста определяется кармой человека, доставшейся от предыдущего существования. Таким образом каста не воспринимается как несправедливость, но, наоборот, как закономерное следствие предыдущей жизни. Индуистской философии не свойственна идея равенства людей. Необходимо считаться с кастой, полом и, по сути, цветом кожи. Обычно чем светлее кожа, тем выше каста.

2. Джняна-йога. «Путь познания, или джняна-йога, — это дисциплина познания. В отличие от пути действия, карма-марги, предъявляющего определенные требования к различным жизненным ситуациям, джняна-марга предоставляет философский и психологический путь познания себя и

Вселенной. Не действовать, а быть — вот ключ к джняна-марге (курсив напп.— Ред.). И, что самое важное, для тех, кто следует этим путем, мокша становится возможной в этой жизни» (Great Asian Religions). Джняна-йога — это интроспективная йога, отчуждение от мира и аскетизм. В ней проявляется самообладание и самоотречение.

- 3. Бханти-йога. «Самая популярная сегодня индуистская традиция. Это путь благочестия, бхакти-марга. В отличие от карма-марги... этот путь более простой и спонтанный, им могут следовать представители любой касты, пола и возраста. [...] Позволяет людям предаваться чувствам и желаниям вместо того, чтобы заглушать их йогическим аскетизмом [...] Состоит исключительно в преданности божествам». А их, между прочим, 330 миллионов. В соответствии с этой традицией знать — значит любить. Таким образом, бхакти — это путь «душевной привязанности к избранному богу» (Great Asian Religions).
- .4. Раджа-йога. Практикуется посредством «особых поз, способов дыхания и ритмичного повторения соответствующих заклинаний» (Noss J. Man's Religions). Имеет восемь ступеней.

кастами. Эта древняя кастовая система, отводящая кажлой касте свое социальное место, на самом деле является еще и расовой, «основанной на расовых признаках: от [светлокожих] ариев до [темнокожих] додравидских племен». Само понятие «варна» (каста) означает «цвет». «Первые три касты составляли светлокожие арии; четвертую — темнокожие коренные жители, неарии» (Mackenzie D. Myths and Legends Series—India). Реальность такова, что кастовая система, вместе с учением о карме, повергла миллионы индийцев в неизбывную бедность и несправедливость.

#### Гнетущий цикл перерождений

<sup>21</sup> Одно из важнейших учений, влияющих на мировоззрение и поступки индусов,— это учение о карме. В его основе лежит вера, что у любого действия есть последствия — хорошие или плохие,— которые определяют каждое существование переселяющейся души. Вот что говорит Гаруда-пурана:

Сам человек кует свой жребий; с утробы матерней уж на себе несет печать деяний, совершенных в прежней жизни. Укроется средь скал, в морской пучине, иль тихо почиет на лоне матери своей, иль возвышается он над ее главою, он обречен вкусить плодов своих поступков. [...] Что суждено — постигнет человека в предустановленный момент и час.

В Гаруда-пуране также сказано:

Снискал ли знаний в прежнем он рожденьи? По милости раздал богатство в прошлой жизни? Дела, свершенные в минувшем воплощеньи, опережают душу в странствиях ее.

<sup>21.</sup> Что говорит Гаруда-пурана о карме, влияющей на судьбу человека?

<sup>22</sup> На чем строится это учение? Бессмертная душа — основа учения о карме. Карма — как раз то, что отличает индуистское представление о душе от утвердившегося в христианском мире. Индусы верят, что душа каждого человека — джива или пра́на\* — проходит через множество реинкарнаций и, возможно, через «ад». Она должна стремиться к воссоединению с «Высшей Реальностью», называемой также «Бра́хманом» (не путать с индуистским богом Брахмой). Впрочем, различные христианские течения тоже учат, что душа попадает на небо, в ад, в чистилище или в лимб (Екклесиаст 9:5, 6, 10; Псалом 145:4).

<sup>23</sup> Веруя в карму, индусы тяготеют к фатализму. Они считают, что общественное положение или условия жизни человека — это следствие его предыдущей жизни, а значит, заслуженны, какими бы они ни были. Индусы стараются прожить свою жизнь как можно лучше, чтобы облегчить грядущее существование. Поэтому они с большей готовностью принимают свою участь, чем европейцы. Во всем они видят действие закона причинно-следственной связи, тянущейся от предыдущего существования. Тут прослеживается принцип: что ты посеял в предполагаемой прошлой жизни, то пожинаещь теперь. Все это, разумеется, основано на предпосылке, что у человека есть бессмертная дуща, которая потом

<sup>\*</sup> Словом «дуппа» часто переводится санскритское понятие  $\acute{a}m.uan$ , однако правильнее его переводить как «дух». (Смотрите «Большую Российскую энциклопедию», том II, страница 457, а также брошюру «Победить смерть. Воэможно ли это для тебя?», изданную Свидетелями Иеговы, англ.)

<sup>22.</sup> а) В чем разница между индуистским представлением о душе и убеждениями, свойственными христианскому миру? б) Чему учит Библия в отношении души?

<sup>23.</sup> Как карма влияет на мировозэрение индусов? (Сравните Галатам 6:7—10.)

## Махатма Ганди и кастовая система



Махатма Ганди (1869—1948), почитаемый индийский политический деятель и проповедник ахимсы

«Ненасилие есть альфа и омега моих убеждений и веры» (Махатма Ганди, 23 марта 1922 года).

Махатма Ганди — индийский лидер, известный своей тактикой ненасилия в борьбе за независимость Инлии от Великобритании (достигнутой в 1947 году) — выступал за улучшение жизни миллионов своих соотечественников. Индийский профессор М. Ридж пишет: «Он проповедовал ахимсу (ненасилие) как основной нравственный принцип, который, по его мнению, защищает достоинство и благополучие каждого человека. Он не признавал авторитет священных индуистских писаний, когда их учения шли вразрез с ахимсой; доблестно боролся за искоренение "неприкасаемости" и кастовой системы, а также за права женщин во всех сферах жизни».

Как Ганди относился к участи неприкасаемых? В своем письме к Джавахарлалу Неру, датированном 2 мая 1933 года, он писал: «Проблема хариджан слишком велика, чтобы только рассуждать о ней. На свете нет ничего хуже. И все же я не могу оставить религию, а моя религия — это индуизм. Жизнь мне станет не в радость, если индуизм разочарует меня. Я полюбил христианство, ислам и многие другие религии через индуизм... Но я не могу мириться с ним, пока существует "неприкасаемость"» (The Essential Gandhi).

перерождается в другую форму жизни, будь то человек, животное или растение.

<sup>24</sup> Что же является конечной целью у индусов? Это достижение можши (то есть «освобождения»). От чего же индусы ищут освобождения? От гнетущего цикла перерождений и все новых существований. Это освобождение «души», а не тела от материального существования. Вот как высказался один исследователь: «Поскольку мокща, или освобождение от целой череды воплощений,— это цель каждого индуса, то важнейшим событием его жизни является смерть». Мокша достигается различными путями, или ма́рга. (Смотрите рамку на странице 110.) Просто поразительно, как сильно тут сказывается древневавилонское представление о бессмертной душе!

<sup>25</sup> Согласно же Библии, такое пренебрежительное отношение к телесной жизни диаметрально противоположно первоначальному замыслу Бога Иеговы в отношении человечества. Создав первых людей, супружескую пару, он замыслил для них счастливое, радостное существование. Вот что говорит Библия:

Сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их. И благословил их Бог, и сказал им Бог: плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю, и обладайте ею, и владычествуйте над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над всяким животным, пресмыкающимся по земле. [...] И увидел Бог все, что Он создал, и вот, хорошо весьма.

Бытие 1:27—31

<sup>24.</sup> Что такое мокша и как индусы надеются ее достичь?

<sup>25.</sup> В чем индуистский взгляд на жизнь отличается от того, что говорит Библия?

В Библии предсказывается, что на земле неминуемо наступит эра справедливости и мира, когда у каждой семьи будет достойное жилище, когда достоянием всего человечества будет совершенное здоровье и вечная жизнь (Исаия 65:17—25; 2 Петра 3:13; Откровение 21:1—4).

<sup>26</sup> Теперь давайте узнаем, каким богам должен молиться индус, чтобы создать себе хорошую карму.

#### Пантеон индуизма

<sup>27</sup> Говорят, индусы поклоняются миллионам богов. И все же различные ответвления индуизма почитают только немногих наиболее популярных богов. Трое самых значительных богов образуют индуистскую тримурти — троицу, или триаду богов. (Перечень других индуистских богов приводится в рамке на страницах 116—117.)

<sup>28</sup> Эта триада состоит из творца Брахмы, хранителя Вишну и разрушителя Шивы; у каждого из них есть хотя бы одна супруга. Спутница Брахмы — Сара́свати,

26. Какой вопрос мы теперь обсудим?

27, 28. а) Какие боги составляют инлуистскую триаду? б) Кто их жены? в) Назовите некоторых инлуистских богов и богинь.

Бог-хранитель, заклинающий змею (Индия, Тамилнад). В Бенгалии почитают Манасу, повелительницу змей, избавляющую от их яда



# **И**ндуизм — некоторые боги и богини



Агни — бог огня

**Адити** — мать богов; богиня неба; бесконечность

**Бра́хма** — бог-творец, воплощение творческого принципа существования. Один из богов **триму́-рти** (триады)

Бра́хман — Всевышний, присутствующий во всем, представлен слогом ОМ или А́УМ. (Смотрите символ вверху.) Также иногда называется *ат.маном*. Некоторые индусы под Брахманом понимают безличный Божественный принцип, высшую реальность

Бу́дда — Гаутама, основоположник буддизма. Индусы считают, что он земное воплощение (аватара) Вишну

**Вишну** — бог, хранитель жизни; один из богов **тримурти** 

Га́нга — богиня, одна из жен Ши́вы, олицетворение реки Ганг

Гане́ша — сын Шивы, слоноголовый бог, устраняющий препятствия, бог успеха. Другие имена — Ганапа́ти и Гаджанана

Ду́рга — супруга, или Ша́кти, Шивы; отождествляется с Кали

**На́ли** — черная супруга **Шивы** (Шакти), кровожадная богиня разрушения. Часто изображается с

высунутым большим красным языком

**Кришна** — восьмое воплощение **Вишну**, озорной бог, о котором рассказывается в Бхагавадтите. Его любовницами были *го́пи* (пастушки)

**Ла́ншми** — богиня красоты и счастья; супруга **Вишну** 

Манаса — богиня эмей

**Ма́ну** — прародитель человечества; спасен во время Всемирного потопа великой рыбой

**Ми́тра** — бог света. Позднее был позаимствован римлянами

**На́нди** — бык, средство передвижения **Шивы** 

**Натара́дна** — **Шива**, танцующий в огненном кольце

Па́рвати, или У́ма,— супруга Шивы; одна из ипостасей Дурги, или Кали

Прадна́пати — создатель вселенной, господин творения, прародитель богов, демонов и всех других созданий. Впоследствии стал известен как Брахма

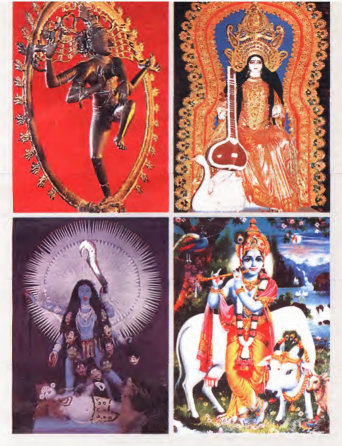
Пу́руша — космический человек. Из частей его тела созданы четыре основные касты

Радха — возлюбленная Кришны

Рама, Рамача́ндра — сельмое воплощение бога Вишну. Эпическая поэма «Рамаяна» повествует о жизни Рамы и его жены Си́ты

**Сара́свати** — богиня мудрости, супруга бога-творца **Брахмы** 

Со́ма — бог и наркотический эликсир жизни



С верхнего левого угла по часовой стрелне: Натараджа (танцующий Шива), Сарасвати, Кришна, Дурга (Кали)

**Ханума́н** — бог-обезьяна, преданный друг **Рамы** 

**Химава́т, Химала́й** — жилище снега, отец **Парвати** 

**Ша́штхи** — богиня, защищающая женщин и детей во время родов

Ши́ва — бог плодородия, смерти и разрушения; один из богов тримурти. Его символы — трезубец и фаллос

Источники: «Mythology—An Illustrated Encyclopedia»; «Индуизм. Джайнизм. Сикхизм: Словарь»



Вишну с супругой Ланшми на нольцах змея Ананты с четырехголовым Брахмой на лотосе, растущем из пупна Вишну

богиня мудрости. Вишну женат на Лакшми, а первой женой Шивы была Са́ти, которая покончила с собой. Она была первой бросившейся в жертвенный огонь женщиной, то есть первой са́ти. Следуя ее мифическому примеру, тысячи вдов-индусок в течение веков сжигали себя на погребальных кострах своих мужей (сейчас этот обычай вне закона). У Шивы потом была другая жена, известная под многими именами и титулами. Когда она в образе, благожелательном к людям, ее называют Па́рвати или У́ма, а также Га́ури («светло-эолотистая»). Но когда она в гневе, то выступает в образе Ду́рги или Ка́ли — грозной и ужасающей.

29 Брахма, центральная фигура индуистской мифологии, в повселневной жизни практически не является объектом культа. Этому богу посвящено совсем мало храмов, хотя его и называют Брахмой творцом. Индуистская мифология связывает сотворение мира с неким высшим бытием, началом, субстанцией — Брахманом, выражаемом в священном слоге ОМ или АУМ. Все три члена триады рассматриваются как часть «Бытия», и все другие боги — как его различные проявления. Какой бы бог ни считался верховным, он рассматривается как божество всеобъемлющее. Поэтому, хотя индусы почитают миллионы богов, большинство из них признают только одного истинного Бога, который может принимать множество видов: мужчины, женщины и даже животного. Вот почему исследователи склоняются к мнению, что индуизм на самом деле не политеистическая, а монотеистическая религия. Впрочем, концепция верховного Бытия впоследствии была отвергнута ведической мыслью, и на ее место пришло представление о безликом божественном принципе или реальности.

<sup>30</sup> Вишну, доброжелательное солнечное божество, почитается прежде всего последователями вишнуизма. Он выступает в десяти аватарах, или воплощениях, среди которых Рама, Кришна и, согласно более поздней традиции, Будда\*. Еще одна аватара Вишну — Нараяна — «изображается в виде спящего человека, плывущего по космическим водам вместе со своей женой, богиней

<sup>\*</sup> Ка́лки, десятую аватару Вишну, еще ждут. Это «прекрасный юноша, скачущий на большом белом коне со сверкающим мечом, сеющий смерть и разрушение повсюду» (Religions of India). «Его приход восстановит праведность на земле и вернет век невинности и чистоты» (A Dictionary of Hinduism). (Сравните Откровение 19:11—16.)

<sup>29.</sup> Что такое Брахман у индусов? (Сравните Деяния 17:22—31.)

<sup>30.</sup> Каковы некоторые аватары Вишну?

Лакшми, на кольцах эмея Шеши, или Ананты» (The Encyclopedia of World Faiths).

<sup>31</sup> Шива, которого также называют Махешва́ра («великий господин») и Махаде́ва («великий бог»),— это второй из великих богов; его почитают последователи шиваизма. Этого бога описывают как «великого аскета и йога, со спутанными волосами на голове, измазанного пеплом, сидящего в глубокой медитации на склонах Гималаев». Кроме того, «будучи Махадевой, великим господином творения и богом плодородия, он знаменит своим эротизмом» (The Encyclopedia of World Faiths).

31. Каким богом является Шива?

# Индуистская легенда о Потопе

«Утром принесли Ману [первому человеку и законодателю] воду для умывания... Когда он умывался, ему попала в руки рыба [Вишну, воплощенный в Матсья].

Она сказала ему такое слово: "Взрасти меня, и я спасу тебя!" — "От чего ты спасешь меня?" — "Потоп снесет все земные создания; я спасу тебя от потопа!" — "Как же мне взрастить тебя?.."»

Рыба научила Ману, как ему позаботиться о ней. «После этого она сказала: "В таком-то и таком-то году про-изойдет потоп. Ты должен

тогда вспомнить обо мне и построить судно, а когда начнется потоп, взойди на него, и я спасу тебя от потопа..."»

Ману послушался рыбу, и во время Потопа она притащила корабль к далекой горе на севере. «Тут рыба сказала ему: "Я спасла тебя; привяжи теперь судно к дереву, но смотри, чтобы вода не снесла тебя, пока ты будешь оставаться на горе; когда же вода спадет, ты можешь понемногу спуститься вниз"» (Сатапатха-брахмана. Цит. по: Фрейзер Д. Фольклор в Ветхом Завете; сравните Бытие 6:9—8:22).

В культе Шивы используется лингам, или символ фаллоса. (Смотрите фотографию на странице 99.)

<sup>32</sup> Как и во многих других религиях мира, в индуизме есть верховная богиня, которая может быть и грозной, и благосклонной. В самой приятной своей ипостаси она известна как Парвати или Ума. Ее эловещий характер проявляется в образе Дурги или Кали, кровожадной богини, требующей человеческих жертв. Как богиня-мать, Кали Ма («черная мать») почитается в качестве главного божества в шактизме. Ее изображают полуобнаженной, украшенной трупами, эмеями и черепами. Душители-*тхаги*, почитатели этой богини, некогда приносили ей в жертву людей. Их название в английском языке даже стало нарицательным, обозначающим «головореза» (thug).

#### Индуизм и река Ганг

<sup>33</sup> Говоря об индуистских богах, нельзя не вспомнить священнейшую реку индусов — Ганг. Она занимает почетное место в индуистской мифологии. Благочестивые индусы называют ее Ганга Ма («ганга-мать»). (Смотрите карту на странице 123.) В одной молитве упоминается 108 различных имен этой реки. Почему ревностные индусы так почитают эту реку? От нее зависит их жизнь, и она связана с их древней мифологией. Они верят, что Ганга когда-то протекала на небе и была Млечным путем. Но как она стала рекой?

<sup>34</sup> Индусы объясняют это приблизительно так: у магараджи Сагары было 60 000 сыновей, которые сгорели в огне Ка́пилы (одном из проявлений Вишну). Их

<sup>32.</sup> а) Какие ипостаси имеет богиня Кали? б) Как поклонялись этой богине?

<sup>33.</sup> Почему Ганг свят у индусов?

<sup>34.</sup> Каково одно из мифологических объяснений происхождения Ганга?

души ожидал бы ад, если бы богиня Ганга не сошла с небес, не очистила их и не сняла проклятия. Бхагиратха, праправнук Са́гары, выпросил у Брахмы позволение, чтобы священная Ганга сошла на землю. «Ганга ответила: "Я так могущественна, что сокрушу основания земли". Тогда Бхагиратха, после тысячелетия суровой аскезы, отправился к Шиве, величайшему из аскетов, и умолил его стать высоко над землей, среди скал и льдов Гималаев. Шива позволил Ганге низвергнуться на его спутанные волосы, которые смягчили сокрушительный удар. Дальше Ганга плавно потекла с гор через долины, дая воду и жизнь сухой земле» (Hillary E. From the Ocean to the Sky).

 $^{35}$  У вишнуитов есть несколько иная версия возникновения Ганга. В древнем тексте Вишну-пураны повествуется:

Отсюда [со святого места восседания Вишну] проистекает Ганга, смывающая все грехи. [...] Она исходит из ногтя великого пальца левой ноги Вишну.

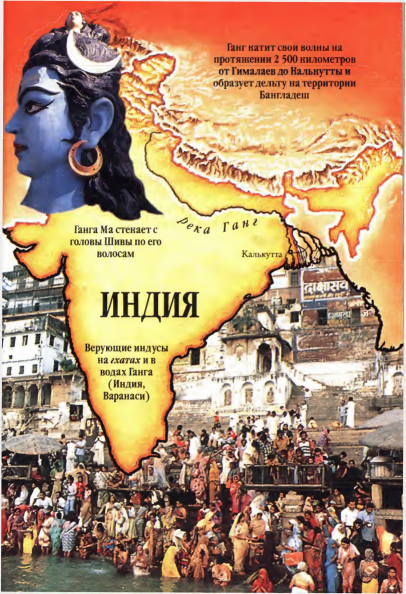
На санскрите вишнуиты называют ее «Вишну-падабджасамбхута», что означает «Рожденная из лотосоподобной стопы Вишну».

<sup>36</sup> Индусы верят, что река Ганг способна освобождать, омывать, очищать и исцелять верующих. В Вишнупуране сказано:

Святые, чей разум отдан Кешаве [Вишну], омывшись в водах этой реки, достигают окончательного освобождения. Священная река изо дня в день очищает всех, кто слышит про нее или стремится к ней, кто ее видит, трогает и пьет ее воду и в ней купается. И даже те, кто живет от нее далеко... восклицают: «Ганга! Ганга!» — и

<sup>35.</sup> Как вишнуиты представляют происхождение реки?

<sup>36.</sup> Во что верят индусы относительно силы вод Ганга?



освобождаются от грехов, совершенных за три предыдущих существования.

#### Брахманда-пурана говорит:

Если ты хоть раз с верой окунулся в чистые воды Ганги, то роду твоему даруется избавление от сотен тысяч зол. Накопленные поколениями прегрешения упраздняются. Такое очищение дает простое купание в Ганге.

<sup>37</sup> Индийцы приходят к реке, чтобы совершить *пуджу*, или богослужение; они приносят в жертву цветы, воспевают молитвы, священник рисует на лбах *тилак* — красный или желтый знак. Потом они заходят в воду и омываются. Многие также пьют воду, хотя в нее бросают трупы и она сильно загрязнена нечистотами и химикалиями. Впрочем, для миллионов индийцев это сущий пустяк. Они мечтают хотя бы раз окунуться в «святую реку» — настолько велика духовная притягательность Ганга.

<sup>38</sup> Другие приносят к реке тела умерших родных. Они кремируют их на погребальном костре и развеивают над рекой пепел. По их мнению, это обеспечит вечное блаженство отлетевшей души покойного. Бедняки, не могущие заплатить за костер, просто бросают завернутые в саван тела в реку, где они разлагаются или их растерзывают стервоядные птицы... Кстати, чему учит индуизм о жизни после смерти?

#### Индуизм и душа

39 Ответ можно найти в Бхагавадгите:

Воплотившаяся в теле душа постепенно меняет тело ребенка на тело юноши, а затем на тело старика, и точно так же после смерти она переходит в другое тело.

БГ 2:13

<sup>37, 38.</sup> Зачем миллионы индусов приходят к Гангу?

<sup>39, 40.</sup> Что говорит о душе один индуистский толкователь?

<sup>40</sup> В одном индуистском комментарии к этому тексту говорится: «Каждое живое существо, воплотившееся в материальном теле, является индивидуальной душой, и его тело постоянно меняется: ребенок становится юношей, а юноша постепенно превращается в старика. Однако сама душа при этом остается неизменной. После смерти тела индивидуальная душа меняет его на другое, и, поскольку в следующей жизни живое существо обязательно получит новое тело — либо материальное, либо духовное, — Арджуна напрасно оплакивал неминуемую смерть».

<sup>41</sup> Обратите внимание, в комментарии говорится, что «каждое живое существо... является индивидуальной душой». Тут заметно сходство с тем, что говорит Библия в Бытии 2:7:

Создал Господь Бог человека из праха земного, и вдунул в лицо его дыхание жизни, и стал человек душою живою.

Но можно отметить и существенное различие: что такое душа — сам живой человек, с его физическими и умственными способностями, или же это нечто независимое от тела? Человек *есть* душа или человек *имеет* душу? Следующая цитата прояснит воззрения индусов.

42 В Бхагавадгите главе 2 тексте 17 сказано:

То, чем пронизано материальное тело, неразрушимо. Никто не может уничтожить бессмертную душу.

Этот текст поясняется следующим образом:

В каждом теле находится индивидуальная душа. Признаком ее присутствия является наличие в теле индивидуального сознания.

<sup>41.</sup> Что говорится о душе в Библии?

<sup>42.</sup> Чем индуистское представление о душе отличается от библейского?

Таким образом, если Библия говорит, что человек *есть* душа, то индуистская доктрина — что человек *имеет* душу. Эта принципиальная разница глубоко влияет на учения, которые строятся на этой концепции (Числа 15:30).

<sup>43</sup> Учение о бессмертной душе почерпнуто из зараженного источника вавилонских религиозных представлений. Логичным продолжением этого учения стала «жизнь после смерти», которая интерпретируется в разных религиях как реинкарнация, небо, ад, чистилище, лимб и тому подобное. У индусов небо и ад — промежуточные стадии, где душа ожидает очередной реинкарнации. А что же представляет собой индуистское учение об аде?

#### Индуистское учение об аде

<sup>44</sup> Один из текстов Бхагавадгиты гласит (1:44): Люди, лишась родовых законов, о Джанардана, Должны обитать в аду, как указует Писанье!

Перевод Б. Смирнова

Согласно комментарию к этому тексту, люди, погрязшие в грехе и пороке, попадают на «планеты ада», где претерпевают различные наказания. Есть, впрочем, и отличие от вечных мук в адском огне, которые проповедуются христианством: в одном издании «"Бхагавадгиты" как она есть» в комментарии сказано, что такое наказание не вечно. Что же собой представляет индуистский ад?

<sup>43.</sup> а) Каково происхождение учения о бессмертной душе? б) Во что оно развилось?

<sup>44.</sup> Откуда мы знаем, что в индуизме существует учение о муках, которые грешники претерпевают в аду?

<sup>45</sup> Вот как в Маркандея-пуране описывается участь грешника:

Тогда посланники Ямы [бога мертвых] уловляют его и в страшных путах волокут на юг. Он содрогается под их ударами, он истошно стенает и плачет, а посланники Ямы тянут его по каменистой, ухабистой земле, поросшей кушей и терниями, испещренной муравейниками и шипами, местами раскаленной, пышущей жаром солнца и полыхающей от лучей его. Влекомый беспощадными посланцами, терзаемый сотнями псов, грешник проделывает этот мучительный путь к вотчине Ямы. [...] Когда его тело горит, он страдает от жжения; а когда его

Когда его тело горит, он страдает от жжения; а когда его бьют или режут, он мучится от невыносимой боли.

Существо, чье тело так разрушается, хотя и превращается в иное тело, испытывает нескончаемые муки за свои элые дела. [...]

Потом, дабы очистить грехи, его отправляют в другой ад. Пройдя через все ады, грешник начинает животную жизнь. Прожив жизнь червей, насекомых и мух, хишных зверей, комаров, слонов, деревьев, лошадей, коров и другие грешные и ничтожные жизни, он, возвращаясь к человеческому существованию, рождается горбуном, уродом, карликом или чандалой.

<sup>46</sup> Сопоставьте это с тем, что говорится в Библии: Живые знают, что умрут, а мертвые ничего не знают, и уже нет им воздаяния, потому что и память о них предана забвению, и любовь их и ненависть их и ревность их уже исчезли, и нет им более части вовеки ни в чем, что делается под солнцем. Все, что может рука твоя делать, по силам делай; потому что в могиле, куда ты

<sup>45.</sup> Как в индуизме описываются адские муки?

<sup>46, 47.</sup> Что говорит Библия о состоянии мертвых и к какому выводу это нас приводит?

пойдешь, нет ни работы, ни размышления, ни знания, ни мудрости.

Екклесиаст 9:5, 6, 10

<sup>47</sup> Конечно, если, как об этом говорит Библия, человек не *имеет* душу, а *является* душой, тогда жизни после смерти нет. Там нет ни блаженства, ни страданий. Все путаные теории о загробном мире в таком случае отпалают сами собой\*.

## У индуизма появляется конкурент

<sup>48</sup> Наш краткий обзор основных положений индуизма можно подытожить так: индуизм имеет признаки как политеистической, так и монотеистической религии, почитающей Брахмана (Высшее Бытие, начало, или субстанцию), выражаемого в священном слоге ОМ (АУМ) и проявляющегося совершенно по-разному. Также эта религия учит терпимости и поощряет милосердие к животным.

<sup>49</sup> И все же определенные индуистские учения и традиции, например карма или несправелливая кастовая система, идолопоклонство или противоречия в мифологии, заставили некоторых мыслящих людей усомниться в правильности этой религии. Один из таких правдоискателей появился на северо-востоке Индии приблизительно 560 году до н. э. Это был Сиддхартха Гаутама. Он основал новую религию, которая не прижилась в Индии, зато, как мы увидим в следующей главе, получила распространение в других странах. Этой новой верой был буддизм.

<sup>\*</sup> Библейское учение о воскресении мертвых не имеет отношения к учению о бессмертной душе; смотрите главу 10.

<sup>48, 49.</sup> а) Каковы некоторые основные положения индуизма? 6) Почему некоторых не устроил индуизм? в) Кто подверг сомнению учение индуизма?

# **Буддизм** Поиски просветления минуя Бога

Еще 100 лет назад буддизм был едва известен за пределами Азии. Сегодня же он занимает положение мировой религии и исповедуется даже на Западе. Почему? Во-первых, из-за притока иммигрантов. В Западной Европе, Северной Америке, Австралии и других местах образовались многочисленные азиатские диаспоры. Так все больше и больше людей знакомятся с буддизмом. Вовторых, многим претит дух вседозволенности традиционных церквей, поэтому они обращаются в эту «новую» веру (2 Тимофею 3:1, 5).

<sup>2</sup> Во «Всемирном альманахе и книге фактов» за 2001 год сообщалось, что буддистами себя именуют около 356 миллионов человек, из них 1,5 миллиона — в Европе, 2,6 миллиона в Северной Америке и 635 тысяч в Латинской Америке. И все же большинство буддистов живут в странах Азии: в Шри-Ланке, Мьянме, Таиланде, Японии, Корее, Китае. Кто же такой Будда? Как возникла эта религия? Что именно исповедуют ее последователи?

<sup>1.</sup> а) Как буддизм появился на Западе? б) Чем объясняется его распространение в западных странах?

<sup>2.</sup> Где и насколько распространен сегодня буддизм?

#### Проблема первоисточника

<sup>3</sup> «Наши знания о жизни Будды в основном почерпнуты из канонических текстов. Наиболее значительные и полные составлены на языке древней Индии — па́ли» (Parrinder G. World Religions—From Ancient History to the Present). Этот факт означает, что современники основателя буддизма — Сиддха́ртхи Гаута́мы (жившего, по-видимому, на севере Индии в VI веке до н. э.) — не оставили каких-либо письменных свидетельств, проливающих свет на его биографию, и это, бесспорно, усложняет дело. Но предстоит еще разобраться с тем, как и когда появились эти «канонические тексты».

<sup>4</sup> По буддийскому преданию, вскоре после смерти Гаутамы был созван собор из 500 монахов, чтобы выверить истинное учение Наставника. Проходил ли этот собор на самом деле — предмет бесконечных дискуссий среди историков и буддологов. Но стоит отметить: даже в буддийских текстах признано, что учение Будды, принятое собором за каноническое, не было письменно зафиксировано, но передавалось из уст в уста — до появления первых священных тестов было еще очень далеко.

<sup>5</sup> Согласно цейлонским хроникам IV и VI веков н. э., самые ранние из вышеупомянутых палийских «канонических текстов» были записаны при царе Ваттагамани в I веке до н. э. Другие свидетельства о жизни Будды появились, возможно, не раньше I или даже V века н. э., то есть почти через тысячу лет после его смерти.

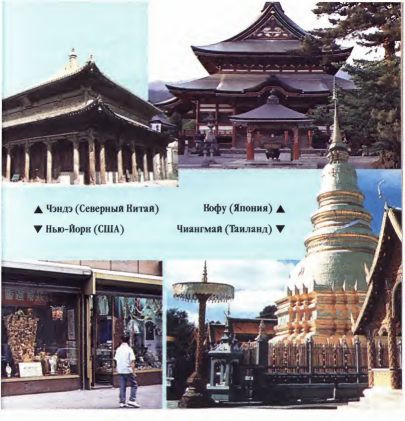
<sup>6</sup> В одном словаре отмечается: «Эти житийные сказа-

<sup>3.</sup> Откуда почерпнуты знания о жизни Будды?

<sup>4.</sup> Как изначально сохранялось учение Будды?

<sup>5.</sup> Когда составлялись палийские тексты?

<sup>6.</sup> Какой критике подвергаются «канонические тексты»? (Сравните 2 Тимофею 3:16, 17.)



В разных частях мира буддийские храмы выглядят по-разному

ния появились довольно поздно, они преисполнены легенд и мифов; старейшие канонические тексты суть итог многовековой устной традиции; они, похоже, претерпели различные изменения». Один ученый даже заявил, что «ни одного слова из письменного учения нельзя с полной уверенностью приписать самому Гаутаме»

(Abingdon Dictionary of Living Religions). Оправдан ли подобный скепсис?

#### Зачатие и рождение Будды

<sup>7</sup> Ниже приводятся переводы из Джа́таки, палийского канонического текста, повествующего о жизни Будды. Вот рассказ о том, как мать Будды, царица Махама́йя, зачала его во сне:

Четыре Локапалы-Махараджи, стражи мира, подняли ее ложе, понесли к Гималайским горам и опустили... Тогда приблизились к Майе их жены и отнесли ее к озеру Анотаттва, омыли ее, дабы очистить ее от всех человеческих недостатков... Неподалеку от того места находился Серебряный Холм, на нем же был золотой павильон: в немто и устроили они небесное ложе, изголовьем к востоку, и положили Майю на него. И тогда будущий Будда... принял облик превосходного белого слона... Взобравшись на Северный Холм... трижды поклонившись ложу матери, [он] нежно постучал в ее правый бок и как будто вошел в ее чрево. Так произошло зачатие... на исходе праздника Середины Лета.

<sup>8</sup> Когда царица рассказала свой сон мужу, царь призвал 64 главных индийских священника, накормил их, одел и попросил истолковать сон. Их ответ был таков:

Не бойся, государь!.. У тебя родится сын. Если он останется жить во дворце, то станет вселенским монархом. Если уйдет в отшельники, то станет Буддой и разгонит тучи греха и несовершенства над этим миром.

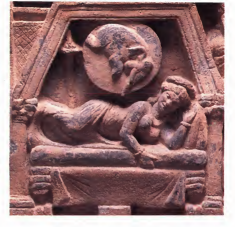
 $^{9}$  Предание гласит, что в подтверждение тому свершились 32 энамения:

Все десять тысяч миров враз содрогнулись и вострепета-

<sup>7.</sup> Как, согласно буддийским текстам, мать Будды зачала его?

<sup>8.</sup> Что было предсказано о Будде?

<sup>9.</sup> Какие энамения, согласно преданию, подтверждали предсказание о жизни Будды?



Наменный рельеф «Сон Махамайи» изображает Будду в виде белого слона с нимбом вонруг. Слон входит в правый бок царицы Махамайи, чтобы оплодотворить ее (Панистан, Гандхара)

ли... Угасли все адские огни... среди людей прекратились болезни... взыграли все музыкальные орудия, хотя никто не играл на них... в могучем океане вода стала пресной... все десять тысяч миров обратились в море цветочных гирлянд невиданной красоты.

<sup>10</sup> Вслед за этим произошло необычайное рождение Будды в роще саловых дерев, известной как Лумби́ни. Когда царица протянула руку, чтобы схватиться за ветвь самого высокого дерева в саду, оно покорно склонилось перед ней. Когда она стояла, держась за ветку, родился Будда. Вот как его рождение описывается в Буддхачарите, санскритском тексте П века н. э.:

Из правого он появился бока; Из чрева постепенно исходя... [...] В себе сосредоточен, не стремглав, Украшен безупречно, выявляясь Блистательно, он, излучая свет, Возник из чрева, как выходит Солнце. [...] Прямой и стройный, в разуме не шаткий,

<sup>10.</sup> Как буддийские писания представляют рождение Будды?





Буддийские монахи и миряне в нью-йоркском храме

Сознательно он сделал семь шагов...
Идя, как царь зверей, могучий лев,
Смотря во все четыре направления...
Он так сказал, и молвил достоверно:
«Родившись так, родился Будда здесь.
За сим уж больше новых нет рождений.
Теперь рожден я только этот раз,
Дабы спасти весь мир своим рожденьем».

Перевод К. Бальмонта

11 Не менее подробно описываются детство Будды,

<sup>11.</sup> К какому заключению пришли некоторые ученые, знакомясь с жизнеописанием Будды в священных текстах?

встречи с его поклонницами, скитания и почти все события жизни. Поэтому неудивительно, что большинство ученых считает все эти истории легендами и мифами. Один сотрудник Британского музея высказал мнение, что «из-за великого множества легенд и чудес подлинный исторический облик Будды, похоже, безнадежно утрачен».

<sup>12</sup> Впрочем, в современной литературе чаще встречается традиционно упрощенный вариант его биографии. Ниже приводится выдержка из «Учебника буддизма», изданного в Коломбо (Шри-Ланка):

Майским днем 623 года до н. э., в период полнолуния, в Непале родился индийский царевич из племени шакья по имени Сиддхаттка Готама\*. Его отцом был царь по имени Суддхо́дана, а матерью — царица Махамайя. Через несколько дней после рождения ребенка Махамайя умерла, поэтому взрастила его Махапраджпати Готами.

Когда ему было шестнадцать лет, он женился на своей двоюродной сестре, дивной царевне Яшодхаре.

Около тринадцати лет его счастливой семейной жизни прошло в роскоши и блаженном неведении о превратностях бытия за воротами дворца.

Со временем ему постепенно стала открываться истина. На двадцать девятом, переломном, году у него родился сын Рахула. В рождении сына он видел лишь бремя, так как понимал, что все обречены на цикл рождения,

<sup>\*</sup> Транслитерировано с языка пали. В санскритском написании — Сиддхартха Гаутама. В датировке рождения тоже встречаются расхождения: называют 567, 563 и 560 годы до н. э. Большинство авторитетов признают 560 год, или, по крайней мере, все они согласны, что это было в VI веке до н. э.

<sup>12, 13.</sup> а) Как обычно описывается жизнь Будлы? б) В каком году, по мнению авторитетов, был рожден Будда? (Сравните Луки 1:1—4.)

болезней и смерти. Сознавая неизбежность страданий, он решил искать избавления от всех человеческих зол.

Отрекшись от царского великолепия, среди ночи он покинул дом... срезал волосы, облачился в нишенские лохмотья и отправился искать Истину.

A Manual of Buddhism

<sup>13</sup> Сразу видно, что эти основные события в его жизнеописании сильно отличаются от фантасмагорических историй из «канонических текстов». Этот вариант его биографии, за исключением года рождения, общепризнан.

## Просветление. Как оно произошло?

<sup>14</sup> Что же стало переломным событием его жизни? Он впервые увидел больного человека, немощного старца и покойника. Это заставило его глубоко залуматься о смысле жизни: почему человек приходит в мир лишь отмучиться, состариться и умереть? Легенда гласит, что он вскоре повстречал святого человека, который отрешился от мирской жизни в поисках истины. Это побудило царевича Гаутаму оставить семью, дворец и отправиться искать ответов у индуистских учителей и гу́ру. Но все было тщетным. Мы узнаём, что он погружался в медитацию, постился, предавался йоге и самоистязанию, но так и не обрел внутренней гармонии или просветления.

<sup>15</sup> В конце концов он понял, что крайнее самоотречение ничем не лучше его прежнего потакания собственным желаниям. И он выбрал Срединный путь, путь уклонения от крайностей — от сладострастия и самоистязания. Решив, что ответы надо искать в самом себе, он стал медитировать под баньяном, или индийской

<sup>14.</sup> Что стало переломным событием жизни Будды?

<sup>15.</sup> Как, согласно преданию, Гаутама достиг искомого просветления?

смоковницей. Противостоя нападкам и искушениям Ма́ры, предводителя демонов, он непрестанно медитировал в течение четырех (по другим источникам, семи) недель, пока не обнаружил, что достиг глубинного познания и просветления.

16 Так Гаутама стал, по буддистской терминологии, Буддой, то есть Пробужденным или Просветленным. Он достиг конечной цели — нирваны, состояния абсолютного мира и просветления, отрешенности от желаний и освобождения от страданий. Также он получил прозвише Шакьямуни («мудрец [из племени] шакья»), а сам себя он называл Татха́гата («так [обретя просветление] пришедший»). Однако различные буддийские по-разному расценивают его личность. Некоторые считают его простым человеком, который нашел путь просветления для себя и научил ему своих последователей. Другие же рассматривают его как последнего из будд, который пришел в мир, чтобы проповедовать и возродить дхарму (пал. дхамма), — учение или путь Будды. Есть и такие, кто считает его бодхисатвой, то есть тем, кто достиг просветления, но отложил уход в нирвану, чтобы помочь другим достичь просветления. Как бы то ни было, это событие — просветление — является ключевым понятием всех направлений буддизма.

#### Просветление. Что это такое?

<sup>17</sup> Достигнув просветления и преодолев некоторые начальные сомнения, Будда стал излагать свою новообретенную истину — дхарму — другим. Со своей первой и, пожалуй, важнейшей проповедью он выступил

<sup>16.</sup> а) Кем стал Гаутама? б) Какие существуют взгляды на личность Будды?

<sup>17.</sup> а) Где Будда произнес свою первую проповедь и перед кем? б) Перескажите суть Четырех благородных истин.

в Оленьем парке близ Бенареса перед пятью *бхи́кшу* — учениками или монахами. В ней он провозгласил, что необходимо избегать крайностей — наслаждения и аскезы — и придерживаться Срединного пути. Потом надлежит освоить Четыре благородные истины и держаться их. (Смотрите рамку на следующей странице.) Эти истины можно резюмировать так:

- 1. Жизнь есть страдание.
- 2. Причина страдания желание и влечение.
- 3. Избавление от желаний есть освобождение от страданий.
- 4. К избавлению от желаний ведет Восьмеричный путь, влияющий на поступки, мышление и действия человека.

18 Эта проповедь о Срединном пути и Четырех благородных истинах кратко излагает суть просветления и всех буддийских учений. (Сравните Матфея 6:25—34; 1 Тимофею 6:17—19; Иакова 4:1—3; 1 Иоанна 2:15—17.) Гаутама не претендовал на вдохновленность свыше. «Это открытый Татхагатой путь»,— говорил он, называя Татхагатой самого себя. По преданию, на смертном одре он завещал своим ученикам: «Будьте светильниками сами для себя». Таким образом, Будда утверждает, что просветление — не от Бога, но от добрых дел и личных усилий в развитии правильного мышления.

<sup>19</sup> Нетрудно догадаться, почему это учение было охотно воспринято в индийском обществе того времени. Оно осуждало жадность и разложение брахманизма (брахма́ны — жреческая каста в индуизме), не поощряло сурового аскетизма джайнов и других мистических школ и направлений. Оно также избавилось от жер-

<sup>18.</sup> Что Будда говорил об источнике просветления? (Сравните Иов 28:20, 21, 28; Псалом 110:10.)

<sup>19.</sup> Почему учение Будды было принято с энтузиазмом?

твоприношений и ритуалов, мириад богов и богинь и от гнетущей кастовой системы, которая довлела над человеком во всех сферах его жизни. Одним словом, оно сулило освобождение каждому, кто пойдет по пути, предложенному Буддой.

## Четыре благородные истины Будды

Будда систематизировал свои основные учения в виде Четырех благородных истин. Ниже приводятся отрывки его Бенаресской проповеди.

- «И вот, о бхикшу, благородная, святая истина о страдании. Муками сопровождается рождение. Мучительна старость. Мучительна болезнь и смерть мучительна. Соединение с неприятным — страдание, и разлука с приятным, и всякое неудовлетворенное желание — также являются страданием. [...]
- И вот, о бхикшу, благородная истина о причине страдания. Воистину, это жажда, причиняющая возобновление бытия, ведущая от рождения к рождению, сопровождаемая чувственными вожделениями, ищущая удовлетворения то здесь, то там: желание удовлетворения страстей, желание будущей жизни, жажда успеха...
- И вот, о бхикшу, благородная истина о прекращении, угасании страдания. Воистину... это полное освобождение от влечения к этой временной жизни, избавление от него, отречение от него, отделение себя от него...
- И вот, о бхикшу, благородная истина о пути, ведущем к нирване, к преодолению страдания.... Истинное воззрение, истинная речь, истинная речь, истинное деяние, истинное усердие, истинное осознавание, истинное самадхи [созердание]» (Сидоров С. Буддизм: история, каноны, культура).

## Буддизм расширяет сферу влияния

<sup>20</sup> Когда пятеро *бхикшу* приняли учение Будды, они стали первой са́нгхой, или монашеской общиной. Образовались Три Драгоценности буддизма (*трира́тиа*), предназначенные, чтобы вести людей к просветлению: Будда, дхарма и сангха. Итак, подготовившись, Гаутама Будда отправился проповедовать по всей долине Ганга. Люди разных сословий приходили послушать его и становились его учениками. К концу своей жизни в возрасте 80 лет он был хорошо известен и пользовался уважением. Считается, что последними словами Будды были: «Все существующее, о бхикшу, преходяще и подобно иллюзии. Стремитесь неустанно к своему освобождению».

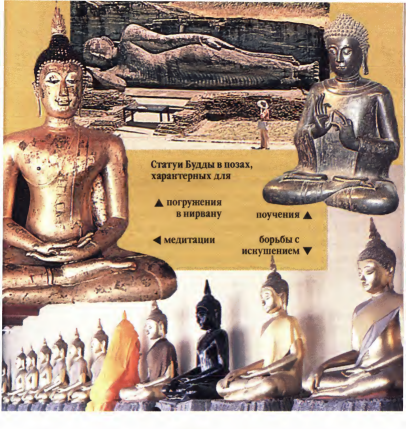
<sup>21</sup> В III веке до н. э., примерно через 200 лет после Будды, появился особо ревностный поборник этой веры — правитель Ашока, который подчинил своей власти большую часть Индии. Удрученный плодами своих завоевательных походов и кровопролития, он принял буддизм и оказал ему государственную поддержку. Он сооружал статуи, созывал соборы и побуждал людей жить по заветам Будды. Ашока отправил также будлийских миссионеров во все концы Индии, на Цейлон, в Сирию, Египет и Грецию. В основном именно благодаря усилиям Ашоки из маленькой индийской секты развилась нынешняя мировая религия под названием буддизм. Вполне справедливо некоторые считают его вторым основателем буддизма.

 $^{22}\,\mathrm{C}\,\ensuremath{\mathsf{Le}}$ йлона буддизм распространился к востоку, на

<sup>20.</sup> а) Что такое Три Драгопенности буддизма? б) Каким был размах проповеднической деятельности Будды?

<sup>21.</sup> а) Кто посодействовал распространению буддизма? 6) Чего этот человек достиг?

<sup>22.</sup> Как буддизм распространился по Азии?



территорию современной Мьянмы, Таиланда и в другие части полуострова Индокитай. На севере буддизм достиг Кашмира и Средней Азии. Оттуда уже в І веке н. э. буддийские монахи, преодолев безбрежные пустыни и неприступные горы, принесли свою религию в Китай. А из Китая было рукой подать до Кореи и Японии. Буддизм проник также на Тибет, соседствующий с Индией на севере. Смешавшись с местными верованиями, он

превратился в ламаизм, который по сей день влияет там на религиозную и политическую жизнь. В VI и VII веках н. э. буддизм укоренился в Юго-Восточной Азии и на Дальнем Востоке. А что происходило в Индии?

<sup>23</sup> Хотя буддизм укреплял свое влияние во многих странах, в самой Индии он постепенно выхолащивался. Уйля с головой в философские и метафизические искания, буддийские монахи забыли про своих единоверцев-мирян. Кроме того, утрата царского покровительства и ассимиляция буддизма индуистскими учениями и обрядами ускорили его кризис в Индии. Даже буддийские святыни, например Лумбини, где родился Гаутама, и Бодх-гая, где он достиг «просветления», превратились в руины. К XIII веку буддизм практически исчез в родной стране его основателя.

23. Что произошло с буддизмом в Индии?

**H VII веку н. э. из Индии буддизм распространился по всей** Восточной Азии



<sup>24</sup> А в XX веке буддизм претерпел еще большие изменения. Политические потрясения в Китае, Монголии, странах Тибета и Юго-Восточной Азии нанесли ему сокрушительный удар. Тысячи храмов и монастырей были разрушены и сотни тысяч монахов и монахинь бежали, были заключены в тюрьмы и даже казнены. И все же буддизм по-прежнему оказывает огромное влияние на мышление и жизнь людей в этих странах.

<sup>25</sup> Многим в Европе и Северной Америке идея поиска «истины» в самом себе пришлась по душе. Медитация предоставляет возможность абстрагироваться от суетливого западного стиля жизни. Интересно, что написал в предисловии к книге «Живой буддизм» далай-лама Тензин Гьяцо, живущий в эмиграции: «Возможно, буддизм хоть отчасти напомнит современному западному обществу о духовной составляющей человеческой жизни» (Powell A. Living Buddhism).

#### Разновидности буддизма

<sup>26</sup> Хотя о буддизме обычно говорят как о единой религии, на самом деле он разделен на целый ряд философских школ. Каждая школа по-своему толкует личность и учение Будды и имеет собственные доктрины, обычаи и писания. Эти школы, в свою очередь, поделены на множество групп и ответвлений, многие из которых находятся под сильным влиянием местных культур и традиций.

<sup>27</sup> В Шри-Ланке, Мьянме, Таиланде, Камбодже и Лаосе наиболее распространена школа **тхеравада** («учение старейшин»), которую также называют **хинаяна** («малая

<sup>24, 25.</sup> Какие перемены испытал буддизм в ХХ веке?

<sup>26.</sup> Можно ли говорить о буддизме как о единой религии?

<sup>27, 28.</sup> Как бы вы описали буддийскую школу тхеравада? (Сравните Филиппийцам 2:12; Иоанна 17:15, 16.)

колесница»). Некоторые считают эту школу консервативной. Основной акцент в ней делается на достижении мудрости и личном спасении; достичь всего этого можно путем отречения от мирской жизни и ухода в монашество, познанием и медитацией.

<sup>28</sup> В этих странах нередко можно увидеть молодых мужчин, босых, остриженных наголо и облаченных в одежды желтого, шафранного цвета. Они носят с собой миски для подаяния, куда их светские единоверцы должны класть дневное пропитание. Принято, чтобы мужчины проводили в монастырях по крайней мере часть своей жизни. Конечная цель монаха — стать арха́том, то есть достигшим духовного совершенства и освободившимся от боли и страданий в циклах перерождения. Будда показал путь, и каждый решает, следовать этим путем или нет.

29 Буддийская школа махаяна («большая колесница») распространена в основном в Китае, Корее, Японии и Вьетнаме. Это название указывает на то, что учение Будды есть «истина и путь спасения, доступный для каждого, независимо от того, живет ли он в пещере, монастыре или в доме... [Доступный] не только для тех, кто отрекается от мира». Главная идея махаяны: любовь и милосердие Будды настолько велики, что он никому не отказывает в спасении. Эта школа учит, что каждый из нас обладает природой Будды, а значит, все мы можем стать буддами (просветленными), или бодхисатвами. Просветление достигается не благодаря строгой самодисциплине, а благодаря вере в Будду и милосердию ко всему живому. Такой подход импонирует многим праг

<sup>29.</sup> Чем характеризуется буддизм махаяны? (Сравните 1 Тимофею 2:3, 4; Иоанна 3:16.)

матикам. Однако либерализм этой школы породил массу толков и ответвлений.

<sup>30</sup> Среди многих ответвлений, появившихся в Китае и Японии, можно выделить следующие: чистая земля и дзен (дзэн). Вероучение первой из них сосредоточено

30. К какой цели стремятся последователи чистой земли? (Сравните Матфея 6:7, 8; 3 Царств 18:26, 29.)

# Буддизм и Бог

«Буддизм указывает путь к абсолютной добродетели и мудрости, но без личностного Бога; к высшему познанию, но без "откровения"... к искуплению, но без искупителя, к спасению, но твой спаситель — ты сам» (Bhikkhu S. The Message of Buddhism).

Получается, что последователи Будды — атеисты? В книге «Что такое буддизм?», изданной Лондонской буддийской ложей, дается такой ответ на этот вопрос: «Если под атеистами вы разумеете тех, кто отрицает идею Бога как личности, то мы атеисты». Лальше в этой книге сказано: «Уяснить идею Вселенной, управляемой постоянным Законом, для пытливого ума не труднее, чем вообразить себе некую далекую Личность, которую невозможно увидеть, которая живет неизвестно где и которая некогда из ниче-

го создала Вселенную, где царствует вражда, несправедливость, неравенство, бесконечное страдание и раздор».

Выходит, что, по крайней мере, на словах, буддисты не радеют за веру в Бога или Творца. И все же почти во всех странах, где практикуется их религия, в храмах и ступах буддийских культовых сооружениях верующие поклоняются, приносят жертвы и молятся изображениям и мощам будд и бодхисатв. Будда, который никогда не претендовал на положение Бога, стал таковым в полном смысле этого слова.

вокруг спасительной силы будды Амита́бхи, который обещал своим последователям перерождение в «чистой земле», или «западном раю»,— земле радости и света, населенной богами и людьми. А оттуда уже недалеко и до нирваны. Повторяя молитву «Верую в Амитабхи» — иногда тысячи раз в день,— верующие очищают себя, чтобы достичь просветления или перерождения в «западном раю».

<sup>31</sup> Название дзен-буддизм (в Китае — школа чань) произошло от медитативной практики. Китайское слово «чань» и японское «дзен» родственны санскритскому слову «дхья́на», означающему «медитация». Эта школа утверждает, что познание, добрые дела и обряды — не самое главное. Просветления можно достичь, медитируя над некоторыми неразрешимыми загадками, например: как звучит хлопо́к одной ладоши? Что можно найти там, где ничего нет? Мистическая природа дзенбуддизма нашла свое отражение в таких изящных искусствах, как икебана, каллиграфия, роспись тушью, поэзия, садоводство и так далее. Все это было восторженно принято на Западе. Сегодня центры медитации дзен действуют во многих западных странах.

<sup>32</sup> Наконец, существует **тибетский буддизм,** или **ламаизм.** Это направление буддизма иногда называется мантраяна («колесница мантр»), поскольку в нем часто используется многократное повторение мантр — наборов слогов, порой имеющих какой-то смысл, а порой и нет. Ламаизм обращает внимание не столько на добродетель и познание, сколько на обрядовую сторону: молитвы, магию и шаманство. Мантры читаются ты-

<sup>31.</sup> Каковы особенности дзен-буддизма? (Сравните Филиппийнам 4:8.)

<sup>32.</sup> Каковы особенности тибетского буддизма?



Шествие в день рождения Будды (Япония, Токио). Его символ — белый слон (на заднем плане)

сячи раз в день с помощью четок и молитвенных мельниц. Изучить сложные обряды можно только у ног лам, или настоятелей монастырей, среди которых особой известностью пользуется далай-лама и панчен-лама. Когда лама умирает, все ищут мальчика, в которого перевоплотился лама, чтобы стать новым духовным вождем. Впрочем, словом «лама» теперь зачастую называют всех монахов, которые, согласно одному подсчету, некогда составляли пятую часть населения Тибета. Ламы также исполняют обязанности учителей и врачей, они бывают политиками и землевладельцами.

<sup>33</sup> Все эти основные ответвления буддизма разделены, в свою очередь, на множество групп. Некоторые сосредоточены вокруг какого-то лидера. В Японии образовалась группа под руководством Нитирэна (он учил, что

<sup>33.</sup> В чем буддизм схож с христианским миром? (Сравните 1 Коринфянам 1:10.)

только махаянская Лотосовая сутра содержит подлинное учение Будды), а в Тайване — вокруг настоятельницы Цзинхай. Тут буддизм преуспел не меньше христианского мира с его многочисленными течениями и расколоучителями. Довольно часто люди, считающие себя буддистами, не сторонятся культа предков, даосских, синтоистских обрядов и даже обычаев христианского мира\*. Приверженцы всех этих буддийских направлений утверждают, что основываются на учении Будды.

# Три корзины и другие буддийские писания

<sup>34</sup> Приписываемые Будде учения сперва передавались устно, а записаны были только через несколько столетий после его смерти. Так что учения и деяния Будды в лучшем случае дошли до нас в трактовке его последователей, живших несколько поколений спустя. Проблема усложняется еще и тем, что буддиэм тогда уже раскололся на множество школ. Поэтому различные тексты представляют буддиэм в довольно разных его вариациях.

<sup>35</sup> Древнейшие буддийские тексты были написаны в I веке до н. э. на языке пали (возможно, наиболее близком к родному языку Будды). Они были восприняты школой тхеравады как подлинные. Состоят эти тексты из 31 книги, объединенных в три сборника, известных как Трипи́така (пал. Типи́така), что означает «три корзины [сборника]». Первый сборник, Виная-питака («корзина наставлений»), в основном касается правил поведения монахов и монахинь. Второй, Сутта-питака

<sup>\*</sup> Многие японские буддисты пышно отмечают Рождество.

<sup>34.</sup> О чем следует помнить, знакомясь с учениями буддизма?

<sup>35.</sup> Каковы древнейшие священные тексты буддизма?

(«корзина текстов»), излагает проповеди, притчи и афоризмы Будды и его главных учеников. И третий, Абхидхамма-питака («корзина мудрости»), объясняет принципы этого учения.

36 Что касается объемнейших текстов буддизма махаяны, то они составлены в основном на санскрите, китайском и тибетском языках. Одни только китайские тексты занимают 5 000 томов. В них содержится много того, чего не найти в древнейших текстах. Например, рассказы о многочисленных, «как песчинки в Ганге», буддах, живших на протяжении миллионов и миллионов лет и правивших каждый в своем мире. В одном труде без преувеличения сказано, что эти тексты «характеризуются пестротой, причудливостью образов, колоритными персонажами и хаотичными повторениями» (Abingdon Dictionary of Living Religions).

37 Надо ли говорить, что понять эти замысловатые сочинения под силу далеко не всем. В итоге такой позднейший вариант буддизма оказался совсем не похожим на то, чему Будда учил в самом начале. Согласно Винаяпитаке, Будда хотел, чтобы его учения были доступны не только высокообразованной элите, но каждому человеку. Поэтому он желал, чтобы его идеи проповедовались на простом, понятном языке, а не на священном, но мертвом языке индуизма. Впрочем, на подобную критику со стороны последователей тхеравады приверженцы махаяны отвечают, что Гаутама Будда прежде учил людей простых и несведущих, а для мудрых и разумных приберег свои учения на более поздние времена, когда составлялись книги махаяны.

<sup>36.</sup> Чем характеризуются тексты буддизма махаяны? 37. Какая проблема возникает в связи с писаниями махаянистов? (Сравните Филиппийцам 2:2, 3.)



Страницы Лотосовой сутры (X вен) на нитайском языне описывают силу бодхисатвы Гуань-инь, спасающего от огня и потопа. Бодхисатва Кшитигарбха (справа) был популярен в Корее в XIV вене

#### Цикл кармы и сансары

<sup>38</sup> Хотя буддизм в известной мере освободил людей от пут индуизма, все же его основные принципы опираются на индуистские учения о карме и санса́ре. Буддизм, которому учил Будда, отличается от индуизма тем, что отрицает существование бессмертной души. Буддизм говорит о человеке как о «совокупности физических и умственных сил или энергий»\*. Впрочем, это не мешает буддизму строить на том основании, что все люди переходят от жизни к жизни через бесконечные перерожде-

<sup>\*</sup> Будлийские учения, как например, *анатта* («не я»), отрицают существование неизменной, вечной души. Однако сегодня большинство будлистов, в частности, на Дальнем Востоке, верят в переселение бессмертной души. Это подтверждается их культом предков и верой в адские муки после смерти.

<sup>38.</sup> а) В чем сходство и различие буддийского и индуистского вероучений? б) Какова буддийская концепция души и во что верит большинство буддистов на самом деле?

ния (сансару) и страдают от последствий своих поступков в прошлой и нынешней жизни (карма). Хотя буддийский тезис о том, что человек способен достичь просветления и освобождения от этого цикла, может казаться привлекательным, некоторые спрашивают: где доказательства? На чем основана вера в то, что нынешние страдания — это последствия поступков в прошлой жизни? И откуда известно, что вообще есть какая-то прошлая жизнь?

<sup>39</sup> Вот как, например, поясняется закон кармы: Камма [палийский эквивалент «кармы»] — это самодостаточный закон: не следует думать, что у него должен быть законодатель. Обычные законы природы, например всемирного тяготения, не нуждаются в законодателе. Также не нуждается в законодателе и закон каммы. Он действует в своей сфере без воздействия внешней, независимой силы.

A Manual of Buddhism

<sup>40</sup> Есть ли в данном суждении здравый смысл? Разве законы природы не нуждаются в законодателе? Знаменитый ракетостроитель Вернер фон Браун однажды сказал: «Законы Вселенной настолько точны, что нам не трудно построить космический корабль, отправить его на Луну и рассчитать время полета с точностью до доли секунды. Эти законы явно кто-то установил». В Библии тоже говорится о законе причины и следствия: «Не заблуждайтесь: Бог не тот, над кем можно насмехаться. Ибо что посеет человек, то и пожнет» (Галатам 6:7). Как видно, Библия не разделяет точку зрения, согласно которой закон причины и

<sup>39.</sup> Как одно буддийское пособие объясняет закон кармы?

<sup>40.</sup> а) На что указывает существование физических законов? 6) Что говорится в Библии о причинно-следственной связи?

следствия не был никем установлен. Говоря: «Бог не тот, над кем можно насмехаться», Библия указывает на Законодателя — Бога Иегову.

41 Кроме того, в Библии говорится, что «плата греха — смерть» и что «умерший освобожден от греха». Даже людские законы признают, что никто не может нести уголовную ответственность дважды за одно и то же преступление. Почему же тогда человек, который уже поплатился жизнью за свои грехи, должен родиться заново, чтобы еще раз пострадать за свои прошлые дела? Кроме того, может ли человек раскаяться и исправиться, если даже не знает, за какие именно прегрешения он расплачивается? Справедливо ли это? Согласуется ли это с милосердием, которое считается главнейшим качеством Будды? В Библии же после слов «плата греха — смерть» сказано: «Дар Бога — вечная жизнь благодаря Христу Иисусу, нашему Господу». В этой книге говорится, что Бог обещает покончить с пороками, грехом и смертью, что он дарует свободу и совершенство всему человечеству (Римлянам 6:7, 23; 8:21; Исаия 25:8).

 $^{42}$  Вот что пояснил буддолог Валпола Рахула относительно перерождения:

Живое существо — это совокупность физических и умственных сил, или энергий. То, что мы называем смертью, есть полное бездействие физического тела. Перестают ли действовать все эти силы и энергии вместе с телом? Буддизм отвечает «нет». Воля, желание, жажда быть, существовать, продолжаться — это колоссальная сила, управляющая всем живым, всем сущим и даже целым миром.

<sup>41.</sup> а) Какое сравнение можно провести между законом кармы и людскими законами? 6) В чем разница между кармой и обещаниями Библии?

<sup>42.</sup> Как один буддолог пояснил перерождение?

Это величайшая сила, величайшая в мире энергия. Согласно буддийскому учению, эта сила не перестает действовать вместе с телом (что есть смерть); эта сила проявляется в других формах и влечет за собой новое существование, называемое перерождением.

Gard R. Buddhism

<sup>43</sup> В момент зачатия человек наследует по 50 процентов генов от каждого из родителей. Поэтому он никак не может быть на 100 процентов таким же, как в прошлой жизни. Процесс перерождения невозможно подтвердить ни одним научным законом. Часто те, кто верит в реинкарнацию, говорят, что люди порой узнают лица, события и места, которые до того были им незнакомы. Убедительный ли это довод? Если правда, что человек, который имеет некие знания о прошлом, на самом деле жил тогда, значит, и те, кто может предсказывать будущее (а на это многие претендуют), должны были бы жить в будущем. Но это явно не так.

<sup>44</sup> Более чем за 400 лет до рождения Будды в Библии уже говорилось о жизненной силе. В ней рассказывается о том, что происходит с человеком после смерти: «Возвратится прах в землю, чем он и был; а дух возвратится к Богу, Который дал его» (Екклесиаст 12:7). Слово «дух» переведено с еврейского слова *ру́ах*, означающего жизненную силу, которая оживляет и животных, и людей (Екклесиаст 3:18—22). Но в отличие от буддизма Библия учит, что *руах* представляет собой *безличную* силу, которая не обладает волей и не несет признаков личности

<sup>43.</sup> а) Что с точки эрения биологии определяет наследственность человека? б) Какое иногда приводится «доказательство», чтобы подтвердить перерождение? в) Согласуется ли это «доказательство» со эдравым смыслом?

<sup>44.</sup> В чем разница между библейским учением о «духе» и буддийской концепцией о перерождении.

умершего. Она не переходит в какого-то другого человека, но возвращается «к Богу, Который дал его». Иными словами, будет ли человек жить снова — то есть можно ли надеяться на его воскрешение — всецело во власти Бога (Иоанна 5:28, 29; Деяния 17:31).

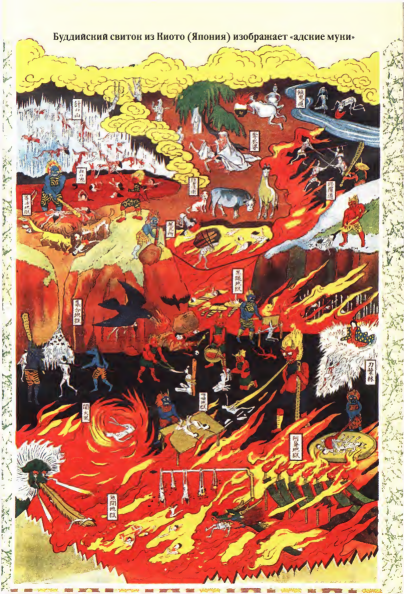
#### Нирвана: достичь недосягаемого?

<sup>45</sup> Поговорим теперь о взглядах Будлы на спасение и просветление. В представлении будлистов спасение — это освобождение от законов кармы и сансары и достижение нирваны. Что же такое нирвана? В будлийской литературе говорится, что нирвану невоэможно описать или объяснить, ее можно только испытать. Это не небо, куда идут мертвые. Это состояние, которое доступно для всех и которого можно достичь уже сейчас. Само слово «нирвана» означает «угасание, затухание». Поэтому некоторые определяют его как угасание всех желаний и страстей; бытие, лишенное всех ощущений, таких, как боль, страх, желание, любовь, ненависть; состояние вечного мира, покоя и неизменяемости. В сущности, это прекращение существования личности.

<sup>46</sup> Будда учил, что просветление и спасение (идеальное состояние нирваны) не исходят от какого-то бога или какой-то внешней силы, но возникают внутри человека в результате его упражнения в добродетели и правильных мыслях. Тут возникает вопрос: может ли несовершенное произвести совершенное? Разве можно не согласиться с утверждением древнееврейского пророка Иеремии: «Не в воле человека путь его... не во власти идушего давать направление стопам своим»? (Иере-

<sup>45.</sup> Как буддисты понимают нирвану?

<sup>46, 47.</sup> а) Откуда исходит спасение, согласно буддийским учениям? 6) Почему буддийская точка зрения на спасение не логична?



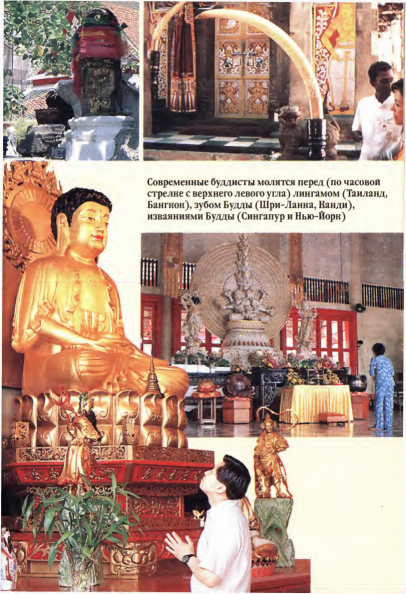
мия 10:23). Если ни один смертный не в состоянии ничего гарантировать даже в своей повседневной жизни, то разумно ли полагать, что кто-то способен собственными усилиями достичь вечного спасения? (Псалом 145:3, 4).

<sup>47</sup> Если человека засасывает топкое болото, он вряд ли сможет сам себя вытащить из него. Все человечество оказалось в трясине греха и смерти, поэтому никто не в состоянии сам оттуда выбраться (Римлянам 5:12). Будда же учил, что спасение человека зависит исключительно от него самого. В прощальном напутствии он говорил своим ученикам: «Кто сам будет светить себе, сам будет охранять себя, не прибегая ни к какому внешнему убежищу, но свет найдя в дхамме [истине], убежище себе найдя в дхамме, и нигде не ища иного убежища, тот среди учеников моих достигнет высочайшей вершины!»

## Просветление или крушение иллюзий?

<sup>48</sup> Что это учение дает верующим? Несет ли оно им истинную веру и надежду? В книге «Живой буддизм» говорится, что в некоторых буддийских странах даже «монахи не придают большого значения идеалам своей религии. Нирвана многим представляется абсолютно недостижимой, они не часто предаются медитации. Лишь время от времени листая Типитаку, они посвящают себя тому, чтобы нести в общество добродетель и гармонию». Подобным образом японская «Всемирная энциклопедия», отмечая современный всплеск интереса к буддизму, говорит: «Чем глубже человек погружается в изуче-

<sup>48.</sup> а) К чему, согласно одной книге, приводит сложность таких буддийских учений, как нирвана? б) Что стоит за сегодняшним интересом к буддизму, который наблюдается в некоторых странах?



ние буддизма, тем дальше он уходит от изначальной цели этой религии — дать руководство людям. С этой точки зрения за нынешней популярностью буддизма вовсе не стоит возрождение живой веры. Напротив, замечено, что когда религия становится объектом сложного метафизического исследования, то ее сила как живой религии постепенно сходит на нет».

<sup>49</sup> Основная идея буддизма заключается в том, что познание ведет к просветлению и спасению. Но путаные учения различных школ привели к тому, что идеалы буддизма стали, как было выше сказано, «абсолютно недостижимы», недоступны для многих его последователей. Буддизм для них сводится к добродетельной жизни, некоторым ритуалам и простым предписаниям. Буддизм не дает людям ответы на насущные вопросы бытия: откуда мы? Зачем мы? Каково будущее земли и человечества?

50 Некоторые искренние буддисты признают, что

49. Чем для многих стал буддизм?

50. Какой возникает вопрос в связи с чувствами некоторых искренних буддистов? (Сравните Колоссянам 2:8.)

Буддистка молится перед семейным алтарем; дети участвуют в храмовом богослужении





сложные учения и обременительные ритуалы современного буддизма неизбежно ведут к замещательству и разочарованию. Гуманитарные акции, которые проводят буддийские общества и ассоциации в некоторых странах, возможно, дают многим людям помощь и утешение. Но сдержал ли буддизм свое обещание дать всем просветление и освобождение?

#### Просветление минуя Бога?

<sup>51</sup> Легенды о жизни Будды рассказывают, что как-то раз, оказавшись со своими учениками в лесу, царевич поднял охапку листьев и сказал: «Листья у меня в руке — это то, чему я вас научил. Прочие листья в лесу — то, чему я вас не научил». По сути, он дал понять, что открыл лишь крохотную часть своих знаний. Но, признаться, Гаутама Будда упустил нечто очень важное: он практически ничего не сказал о Боге. Себя он тоже никогда не выдавал за Бога. Наоборот, по преданию, он говорил своим ученикам: «Если Бог и есть, то для меня непостижимо, чтобы он замечал мои дела». Ему также приписывают слова: «Нет бога, который бы мог или хотел помочь человеку».

 $^{52}$  В этом смысле вклад буддизма в человеческие поиски истинного Бога ничтожно мал. В одной энциклопедии отмечается, что «ранний буддизм, похоже, никогда не стремился к Богу, во всяком случае, никогда не поощрял веру в него» (The Encyclopedia of World Faiths). Поскольку буддизм провозглащает, что каждый человек должен сам добиваться своего спасения, ища

<sup>51.</sup> а) Какая есть легенда об учении Будды? б) О чем важном ничего не сказал Будда? (Сравните 2 Паралипоменон 16:9; Псалом 45:2; 144:18.)

<sup>52.</sup> а) Чему учит будлизм в отношении Бога? б) Чем пренебрег будлизм?

просветления в собственном разуме, получается, что эта религия носит агностический, если не атеистический характер. (Смотрите рамку на странице 145.) Стремясь сбросить оковы индуизма с его суевериями и непостижимым числом богов, буддизм подался в другую крайность, отвергнув основополагающее понятие о Высшем Существе, благодаря которому все действует и живет (Деяния 17:24, 25).

<sup>53</sup> Из-за такого антропоцентричного, самонадеянного мышления появился целый лабиринт легенд и традиций, трудных для понимания учений и толкований, в течение столетий развившихся в множестве школ и направлений. То, что призвано дать простое решение сложных проблем жизни, превратилось в религиознофилософскую систему, слишком сложную для большинства смертных. Рядовые буддисты погрязли в поклонении идолам и реликвиям, богам и демонам, духам и предкам; они совершают многие другие ритуалы, не имеющие почти ничего общего с тем, чему учил Гаутама Будда. Вывод ясен: попытки достичь просветления минуя Бога заведомо обречены.

<sup>54</sup> Примерно в то же время, когда Гаутама Будда искал путь к просветлению, в другой части азиатского субконтинента на мировой сцене появились два философа, оказавшие влияние на миллионы людей. Речь идет о Лао-цзы и Конфуции, мудрецах, почитаемых многими поколениями — особенно в Китае. Чему они учили и как посодействовали людям в их поисках Бога? Об этом пойдет речь в следующей главе.

<sup>53.</sup> Что можно сказать о попытках найти просветление минуя Бога? (Сравните Притчи 9:10; Иеремии 8:9.)

<sup>54.</sup> Учения каких восточных религиозных мыслителей будут обсуждаться в следующей главе?

# **Даосизм** и **конфуцианство** Поиски небесного Пути

Даосизм, конфуцианство и буддизм — это три основные религии Китая и других стран Азии. Правда, в отличие от буддизма, даосизм и конфуцианство не стали мировыми религиями. Их исповедуют лишь в Китае и странах, находящихся под влиянием китайской культуры. Хотя нет официальных сведений, сколько в Китае в настоящее время насчитывается приверженцев даосизма и конфуцианства, все же эти религии вот уже 2 000 лет играют ключевую роль в религиозной жизни почти четвертой части мирового населения.

«Тусть расцветают сто цветов, пусть соперничают сто школ». Это высказывание, ставшее известным благодаря тому, что его в 1956 году процитировал Мао Цзэдун, председатель Китайской Народной Республики, на самом деле изначально относилось к периоду китайской истории (V—III века до н. э.), названному эпохой «Борющихся царств». К тому времени могушественная династия Чжоу (ок. 1122—256 до н. э.) превратилась, на беду простых людей, в ряд феодально-

<sup>1.</sup> а) Где исповедуются даосизм и конфуцианство и насколько распространены эти религии? (Смотрите введение.) б) К какому периоду времени надо обратиться, чтобы отыскать корни этих учений?

раздробленных княжеств, постоянно враждующих между собой.

<sup>2</sup> Вызванные раздорами, смута и хаос сильно подорвали авторитет правящих классов. Массам надоело молча страдать от прихотей и гнета власть имущих. Столетиями подавлявшиеся идеи и чаяния внезапно и буйно расцвели, словно «сто цветов». Различные философские школы пропагандировали свое видение достойного правительства, законов, общественного строя, земледелия, нравов, музыки, литературы. Их целью было достижение всеобщего благополучия. И они стали известны как «сто школ». Болышинство этих школ канули в лету. Однако две из них обрели небывалую популярность и вот уже на протяжении 2 000 лет оказывают влияние на жизнь китайцев. Впоследствии они получили название даосизм и конфуцианство.

#### Что такое дао?

<sup>3</sup> Чтобы понять, почему даосизм и конфуцианство обрели такое мощное влияние на китайцев, японцев, корейцев и другие соседние народы, необходимо вникнуть в суть одной из основных категорий китайской философии — дао. Само слово «дао» означает «путь». Также оно может означать принцип, учение, теорию. Гармонию и порядок во Вселенной китайцы рассматривали как проявление дао, своего рода Божественной воли или законов, управляющих Вселенной. Другими словами, они не верили в Бога-Творца, Владыку Все-

<sup>2.</sup> а) Что привело к образованию «ста школ» философской мысли? 6) Что осталось от этих «ста школ»?

<sup>3.</sup> а) Что представляет собой китайская концепция дао? 6) Не веря в Творца, что китайцы считали перводвигателем всего? (Сравните Евреям 3:4.)

ленной, но верили в некий Промысл, в волю небес или в небо само по себе как в перводвигатель всего.

4 Рассматривая дао через призму человеческой жизни, китайцы верили, что для всякого дела существует естественный, правильный путь, а также что у каждой вещи или человека есть свое надлежащее место и роль. Например, по их мнению, если правитель справедлив к людям и добросовестен в жертвоприношениях небесным силам, то он несет своему народу мир и благоденствие. Таким образом, если люди искренне ищут путь (дао) и следуют ему, они обретают мир, гармонию и успех в делах. Но если они идут вразрез или вопреки дао, их постигнут бедствия и их жизнь

превратится в хаос.

5 Жизнь в соответствии с дао и невмешательство него — это стержневой элемент китайской философии и религиозного сознания. Можно сказать, что даосизм и конфуцианство представляют собой разные проявления одной и той же концепции. Даосизм склонен к ми-



человека»

стицизму и в своей исконной форме отстаивал идею пассивности, «недеяния» и покоя, ухода от общества и воссоединения с природой. Его стержневая мысль состоит в том, что если человек сложит руки и не будет нарушать естественное течение жизни, то все будет хорошо. Конфуцианство же более приближено к действительности. Оно учит, что в обществе сохранится

<sup>4.</sup> Как китайшы рассматривали илею дао в применении к человеческой жизни? (Сравните Притчи 3:5, 6.)

<sup>5.</sup> а) Как даосы понимают дао? 6) Как дао понимают конфуцианцы? в) На какие вопросы требуются ответы?

порядок, если каждый человек станет исполнять отведенную ему роль и обязанности. Для этого конфуцианство определяет все социальные роли: отношения правителя — подчиненного, отца — сына, мужа — жены, предоставляя руководство для каждого. Само собой, возникают вопросы: как появились эти две религиозные системы? Кто основал их? Что они представляют собой в наше время? И что они привнесли в многовековые поиски Бога?

#### Философские корни даосизма

<sup>6</sup> На первых порах даосиэм был скорее философией, чем религией. Его основателя, Лао-цзы, угнетал хаос и брожение в обществе того времени. Он искал избавление в уходе от мира и слиянии с природой. Об этом мыслителе известно немного. Жил он в VI веке до н. э., хотя и это лишь предположение. Обычно его называли Лао-цзы, что значит «Престарелый мудрец» или «Старец-младенец», поскольку, согласно легендам, мать так долго его вынашивала, что, когда он родился, его волосы уже были седы.

<sup>7</sup> Единственный канонический источник сведений о Лао-цэы — «Ши цэи», или «Исторические записки» известного придворного летописца II—I веков до н. э. Сымы Цяня. Он сообщает, что настоящее имя Лаоцэы — Ли Эр. Он был хранителем императорских архивов в городе Лоян, расположенном в центральной части Китая. Но еще более важны следующие сведения о Лао-цэы:

[Лао-цзы] долгое время жил в Чжоу, [но] увидев, что Чжоу приходит в упадок, решил уехать. Когда [он]

7. Что мы узнаем о Лао-цзы из «Исторических записок»?

<sup>6.</sup> а) Что нам известно об основателе даосизма? б) Откуда появилось проэвище Лао-цзы?



Лао-цзы, даосский философ, верхом на буйволе

достиг заставы, линъинь Си сказал: «Вы собираетесь удалиться от мира. Напишите для меня [хоть] что-нибудь!» Тогда Лао-цзы написал книгу в двух частях, более пяти тысяч слов которой говорили о смысле Дао [и] дэ. После этого он ушел, и никто не знает о его дальнейшей судьбе.

Перевод В. Вяткина

<sup>8</sup> Многие исследователи, правда, сомневаются в достоверности этого повествования. Но, так или иначе, у нас есть книга под названием «Дао Дэ цзин» (что обычно переводится как «Книга о дао-пути и благой силе-дэ»), представляющая собой основной священный текст даосизма. Она написана лаконичными, полными загадочного смысла стихами, некоторые строки состоят всего из трех-четырех слов. Со временем смысл многих иероглифов сильно изменился, дав простор для многочисленных толкований.

#### Несколько слов о «Дао Дэ цзин»

<sup>9</sup> В «Дао Дэ цзин» Лао-цзы пояснил, что такое дао (высший путь естества) и рассмотрел его в применении к каждой сфере человеческой жизни. Чтобы составить представление о «Дао Дэ цзин», ниже приводятся

<sup>8.</sup> а) Авторство какой книги приписывается Лао-цзы? б) Почему существует так много толкований на эту книгу?

<sup>9.</sup> Как Лао-цзы описывает дао в «Дао Дэ цзин»?

выдержки из современного перевода этой книги, выполненного Е. Торчиновым. Вот что в ней говорится о дао:

Вот Вень, в Хаос совершившаяся, прежде Неба и Земли родившаяся! [...] Тебя можно назвать Матерью Поднебесной. Я не знаю твоего имени, но, обозначая знаком, называю тебя Путем-Дао.

Глава 25

Дао-Путь все порождает.

Благая Сила-Дэ все вскармливает.

Вещественность все оформляет.

Сила все доводит до свершения.

Таким образом, среди всего сущего нет ни одного существа, что не почитало бы Дао-Пути и не ценило бы Благой Силы-Дэ.

Глава 51

10 Как понять эти загадочные изречения? По мне-

#### Даоссний храм Матсу — «небесной богини-матери» (Тайвань)



<sup>10.</sup> а) Чему даосизм учит человека? 6) Как главная идея даосов отражается в их взглядах на поведение человека?

нию даосов, дао — это некая мистическая космическая сила, управляющая материальной Вселенной. Цель даоса — самоустраниться, отыскать дао и вернуться к природе. Эта идея также отражается во взглядах даосов на поведение человека. Вот как их идеал излагается в «Дао Дэ цзин»:

Не лучше ли ослабить натянутую тетиву, чем вечно напрягать ее? И даже если бесконечно точить клинок, надолго сохранить остроту его, пожалуй, не удастся. Когда нефритом или золотом наполнен зал, кто сможет уберечь его от вора? Когда богатством или знатностью кичатся люди, не навлекают сами этим ли беду большую? Богатство, почести и слава сгинут прочь, истлеет тело — вот небесное Дао, вот Путь!

Глава 9

<sup>11</sup> Эти несколько отрывков показывают, что даосизм, по крайней мере вначале, был философской школой. Видя несправедливость, страдания, социальные потрясения и тщетность бытия, вызванные жестокой феодальной системой того времени, даосы стали считать, что мира и гармонии можно достичь, вернувшись к укладу жизни древних, который был до того, как цари и вельможи начали властвовать над народом. Идеалом даосов была простая, безыскусственная жизнь в ладу с природой (Притчи 28:15; 29:2).

## Второй мудрец даосизма

<sup>12</sup> Философию Лао-цзы значительно расширил Чжуан Чжоу, или Чжуан-цзы, что означает «учитель

<sup>11.</sup> Как можно описать идеал даосов?

<sup>12.</sup> а) Кем был Чжуан Чжоу? б) Чем он пополнил первоначальное учение Лао-цзы?

Чжуан» (369—286 до н. э.). Он считается одним из виднейших последователей Лао-цзы. В своей книге «Чжуан-цзы» он не только дал новое пояснение дао, но и углубил понимание инь и ян, впервые описанных в «И цзин». (Смотрите страницу 83.) По его мнению, нет ничего вечного и абсолютного, но все находится в состоянии течения между противоположностями. В главе «Осенний разлив» он написал:

У Пути нет ни конца, ни начала, а все живое рождается и умирает. [...] Жизнь всех вещей — как скачка на коне: ни одного движения без перемен, ни одного мига без изменений! Что нам делать и чего не делать? Оставь! Все само собою свершится!

Перевод В. Малявина

<sup>13</sup> Опираясь на эту философию «недея́ния», даосы считают, что никто и ничто не сможет нарушить природный ход жизни. Рано или поздно вещи приходят к своей качественной противоположности: несчастье есть основа для счастья, а счастье есть то, в чем можно уэреть зерна несчастья. (Противоположная точка эрения высказана в Екклесиасте 5:17, 18.) Такой философский взгляд виден в следующем наиболее известном отрывке из «Чжуан-цзы»:

Однажды я, Чжуан Чжоу, увидел себя во сне бабочкой — счастливой бабочкой, которая порхала среди цветков в свое удовольствие и вовсе не знала, что она — Чжуан Чжоу. Внезапно я проснулся и увидел, что я — Чжуан Чжоу. И я не знал, то ли я Чжуан Чжоу, которому приснилось, что он — бабочка, то ли бабочка, которой приснилось, что она — Чжуан Чжоу.

<sup>13.</sup> а) Как Чжуан-цэы преобразовал философию даосизма? б) Какой сон Чжуан-цэы известен более всего?

<sup>14</sup> Влияние этой философии нашло свое отражение в более поздних стилях китайской поэзии и живописи. (Смотрите страницу 171.) Однако даосизм недолго оставался лишь философией «недея́ния».

#### От философии к религии

<sup>15</sup> Пытаясь воссоединиться с неподвластной времени природой, даосы грезили вечной молодостью. Они рассуждали, что, живя в гармонии с дао, или путем природы, можно проникнуть в секреты естества и оградить свое тело от разрушения, болезней и смерти. Хотя Лао-цзы этот вопрос не поднимал, все же подобная мысль проскальзывает в его книге «Дао Дэ цзин». Так, в главе 16 сказано: «А Дао-Путь — он вековечен. Тот, кто стал к сей вековечности причастен, до самой смерти не узнает никаких несчастий»\*.

<sup>16</sup> Чжуан-цзы тоже размышлял об этом. Например, в «Чжуан-цзы» содержится диалог между двумя мифическими персонажами: «"Вам уже много лет, но выглядите вы еще совсем юной, почему?" — "Я слышала о Пути"» (перевод В. Малявина). Об одном даосском философе Чжуан-цзы написал: «Лецзы передвигался, управляя ветром, спокойно и искусно десять и еще пять дней, а затем возвратился. Он достиг высшего счастья, таких немного найдется» (перевод Л. Позднеевой).

<sup>\*</sup> В переводе Ян Хин-Шуна этот отрывок звучит так: «Тот, кто следует дао, вечен и до конца жизни [такой государь] не будет подвергаться опасности».

<sup>14.</sup> Где даосская философия нашла свое отражение?

<sup>15.</sup> а) К какому умозаключению привело даосов их преклонение перед природой? б) Какие слова «Дао Дэ цзин» выражают эту мысль?

ред природои: о) какие слова «дао дэ цзин» выражают эту мысль:
16. Как Чжуан-цзы в своей книге укрепил мистические умонастроения лаосов?

17 Истории подобного рода разжигали воображение даосов, и они начинали увлекаться медитацией, диетами и дыхательными упражнениями, которые якобы замедляют старение тела и отсрочивают смерть. Вскоре появились легенды о бессмертных, которые летали на облаках и могли появляться или исчезать, когда хотели. Они жили на священных горах или далеких островах несчетное число лет, питаясь небесной росою и волшебными плодами. Китайская история гласит, что в 219 году до н. э. император Цинь Шихуанди отправил флотилию с тремя тысячами мальчиков и девочек на поиски легендарного острова Пэнлай, жилища бессмертных, желая добыть молодильной травы. Надо ли говорить, что никакого чудодейственного средства ему не привезли, зато, согласно преданию, путешественники населили острова, которые стали называться Японией.

<sup>18</sup> Во времена династии Хань (206 до н. э.—220 н. э.) даосская магия расцвела как никогда прежде. Говорят, что император У-Ди, хотя и ратовал за конфуцианство как за государственную идеологию, все-таки сильно увлекался даосской идеей телесного бессмертия. Особенно ему хотелось, чтобы алхимики создали «пилюли бессмертия». Даосы считали, что жизнь есть результат совокупления двух противоположных начал — инь и ян (мужского и женского). А значит, считали алхимики, если сплавить свинец (темное, или инь) и ртуть (светлое, или ян), подражая природным процессам, можно получить «пилюли бессмертия». Даосы также

<sup>17.</sup> Что появилось под влиянием древних даосских идей и к чему это привело? (Сравните Римлянам 6:23; 8:6, 13.)

<sup>18.</sup> a) Вера во что натолкнула даосов на создание «пилюль бессмертия»? 6) Какие еще магические ритуалы совершали даосы?



Туманные горы, тихие воды, гнущиеся деревья, мудрецы-отшельники... Эти излюбленные темы нитайской пейзажной живописи отражают даоссную идиллию — гармонию с природой

разработали множество упражнений типа йоги, способы задержки дыхания, особые системы питания и половых отношений, чтобы укрепить силы и энергию и продлить жизнь. Они пользовались всевозможными талисманами, которые якобы делали человека невидимым, неуязвимым для оружия и позволяли ходить по воде и летать по небу. Они также ставили магические печати (обычно со знаками инь и ян) на стены и над дверями, чтобы отпугнуть злых духов и диких зверей.

<sup>19</sup> Во II веке н. э. даосизм стал приобретать более

<sup>19.</sup> Как даосизм стал приобретать более организованную форму?

организованную форму. Некто Чжан Дао-лин создал тайное даосское общество на западе Китая, которое занималось магическим врачевством и алхимией. Поскольку от новичка требовалось внести взнос в виде пяти мер риса, это движение получило название «Путь пяти мер риса» (У доу ми дао)\*. Чжан заявил, что лично получил откровение от Лао-изы, и стал первым «Небесным Наставником». Считается, что он сумел получить эликсир жизни и верхом на тигре вознесся на небо с горы Лунхушань («гора Дракона и Тигра») в провинции Цзянси. Чжан Дао-лин стал первым в многовековой линии даосских «Небесных Наставников», каждый из которых считается воплощением Чжана.

#### Противостояние буддизму

<sup>20</sup> В VII веке, при династии Тан (618—907 н. э.), в религиозную жизнь Китая начал вторгаться буддизм. В противовес у даосов стало просыпаться религиознопатриотическое самосознание. Лао-цзы был обожествлен, а даосские тексты канонизированы. Были построены храмы, мужские и женские монастыри, учреждены братства и сестричества, зачастую по буддийскому образцу. Кроме того, в даосский пантеон были включены многие боги, феи и прочие небожители, а также «бессмертные» из китайского фольклора, например Восемь бессмертных (Ба сянь), бог очага (Цзао-шэнь), бог города (Чэн-хуан) и хранители ворот (Мэнь-шэнь). В результате образовался некий конгломерат, включающий элементы буддизма, местных суеверий, спиритизма и культа предков (1 Коринфянам 8:5).

<sup>\*</sup> Каждая «мера» составляла приблизительно 9 литров.

<sup>20.</sup> Как даосизм пытался противостоять буддизму?



<sup>21</sup> С течением времени даосизм медленно вырождался, низводясь до идолопоклонства и суеверий. Люди просто почитали своих любимых богов и богинь в местных храмах, прося у них защиты от эла и удачи в делах. Чтобы предать земле покойного, выбрать место для дома, предприятия или могилы, поговорить с умершим, отогнать элых духов и призраков, отметить праздник или совершить обряд, нанимались жрецы. Так изначально мистико-философская школа

<sup>21.</sup> Во что превратился даосизм и как?

превратилась в религию, пропитанную зараженными водами вавилонских лжеучений о бессмертных духах, адских мучениях и полубогах.

#### Еще один видный китайский мыслитель

<sup>22</sup> Обсудив историю зарождения, развития и упадка даосизма, стоит вспомнить, что это лишь одна из «ста школ», процветавших в Китае в эпоху «Борющихся царств». Со временем немаловажную, а позднее и главенствующую роль стало играть конфуцианство. Но почему? Из всех китайских мыслителей Конфуций, бесспорно, наиболее известен за пределами Китая. Но кто он такой и чему он учил?

<sup>23</sup> За ответами на эти вопросы мы снова обратимся к книге «Ши цэи» («Исторические записки») Сымы Цяня. Если о Лао-цэы было сказано там совсем немного, то о Конфуции сообщается довольно обстоятельно. Вот какие сведения мы там находим:

Конфуций был рожден в селении Цзоу волости Чанпин княжества Лу. [...] [Его мать] молилась на холме Ницю и обрела Конфуция. Князь Лу Возвышенный был на престоле двадцать второй год, когда Конфуций появился на свет (551 год до н. э.). На темени его с рождения имелась впадина, поэтому ему и дали имя Цю [«холм»]. Чжунни — его второе имя. Кун — фамилия\*.

Перевод И. Семененко

<sup>\*</sup> Конфуций — это латинизированная форма китайского Кун Фу-цэы, что эначит «учитель Кун», которая появилась в XVI веке, когда миссионеры-иезуиты ходатайствовали перед папой римским о причислении «Конфуциуса» к лику святых Католической церкви.

<sup>22.</sup> Какая философская школа стала играть главенствующую роль в Китае и какие вопросы нужно рассмотреть?

<sup>23.</sup> Какие подробности жизни Конфуция содержатся в «Исторических записках»?

<sup>24</sup> Вскоре после рождения Конфуция, умер его отец. Матери, несмотря на бедность, удалось дать ему хорошее образование. Мальчик проявил глубокий интерес к истории, поэзии и музыке. Согласно книге «Лунь юй», входящей в конфуцианское «Четверокнижие», в 15 лет он «обратил свои помыслы к учебе». А в 17 лет он уже получил скромную чиновничью должность в родном княжестве Лу.

<sup>25</sup> Судя по всему, у него появился достаток, и в 19 лет он женился, а через год у него родился сын. Через несколько лет умерла его мать. Это стало для него большим потрясением. Поскольку Конфуций старательно соблюдал традиции предков, он отошел от

24. Что нам известно о детстве и юности Конфуция?

25. Как повлияла на Конфуция смерть матери? (Сравните Екклесиаста 9:5, 6; Иоанна 11:33, 35.)

# Конфуцианство: философия или религия?

Поскольку Конфуций почти не говорил о Боге, многие считают конфуцианство не религией, а скорее философией. И все же слова и дела Конфуция свидетельствуют о его религиозности. Тому есть два доказательства. Во-первых, он благоговел перед высшей божественной силой, которую китайцы называют Тянь («небо»). Он рассматривал эту силу как источ-

ник всякой добродетели и морали, а также как распорядительницу судеб. Во-вторых, он настаивал на соблюдении всех обрядов, связанных с почитанием неба и культом умерших предков.

Хотя Конфуций никогда не претендовал на роль основателя религии, для многих поколений китайцев конфуцианство стало самой настоящей религией. суетной жизни и 27 месяцев оплакивал родительницу у ее могилы, став для своих соотечественников образпом сыновней почтительности.

### Учитель Конфуций

<sup>26</sup> Позднее он покинул своих близких и стал странствующим учителем. Он преподавал музыку, поэзию, литературу, гражданское право, этику и естественные науки (в понимании того времени). Он стал довольно популярен — известно, что одно время у него было 3 000 учеников.

27 На Востоке Конфуция главным образом почитают как мудрейшего учителя. На его могиле в Цюйфу (провинция Шаньдун) написано: «Могила явившего Великое Свершение Высочайшего мудреца, Властителя просвещения». В одной книге, изданной на Западе, о нем говорится: «Он ходил "с места на место вместе с учениками, разделявшими его взгляды на жизнь". Далекие странствия он совершал на воловьей повозке. Неторопливый ход животных позволял его ученикам поспевать за ним пешком. Похоже, то, что происходило с ними по пути, зачастую становилось темами его бесед». Примечательно, что, независимо от Конфуция, подобным методом спустя века пользовался также Иисус Христос.

28 Конфуций стал на Востоке знаменитым учителем, несомненно, потому, что сам был прилежным учеником, особенно его увлекали история и этика. «Людей тянуло к Конфуцию не столько потому, что он

<sup>26.</sup> Чем стал заниматься Конфуций после смерти матери? 27. Как учил Конфуций? (Сравните Матфея 6:26, 28; 9:16, 17; Луки 12:54—57; Иоанна 4:35—38.)

<sup>28.</sup> Благодаря чему, по мнению одного китаеведа, Конфуций стал знаменитым учителем?

# Kонфуцианские каноны «Четверокнижие» и «Пятикнижие»

| 市名 厚。 一般共和國 を 一般 と 一般 |
|-----------------------------------------------------|
|-----------------------------------------------------|



Вверху: «Пятикнижие». Слева: отрывок из «Великого учения» (входящего в «Четверокнижие»), который цитируется на странице 181

#### «Четверокнижие» («Сы шу»)

- 1. «Велиное учение» («Да сюэ») составляло основу образования «благородного мужа» первый текст, изучавшийся школьниками в древнем Китае.
- 2. «Следование середине» («Чжун юн»). Трактат о самосовершенствовании в духе умеренности.
- 3. «Беседы и суждения» («Лунь юй»). Запись изречений Конфуция, в которых солержатся его основные взгляды.
- 4. «Трантат Мэн-цзы» («Мэнцзы»). Писания и высказывания Мэн-цэы, или Мэн-Кэ, выдающегося последователя Конфуция.

#### «Пятикнижие» («У цзин»)

- 1. «Книга песен» («Ши пзин»). 305 стихов, создающих историческую картину повседневной жизни в начале эпохи династии Чжоу (1000—600 до н. э.).
- 2. «Книга истории» («Шу цзин»). Охватывает 17 веков древнекитайской истории, начиная с эпохи династии Шан (1766—1122 до н. э.).
- 3. «Книга перемен» («И пзин»). Сборник магических формул и заклинаний, разъясняющих 64 возможные комбинации (гексаграммы) из 6 сплошных или прерывистых линий.
- 4. «Трактат о правилах поведения» («Ли цзи»). Сборник правил поведения, описывающих также религиозные верования и ритуалы.
- 5. «Вёсны и осени» («Чунь цю»). Погодова́я летопись Лу, родного царства Конфуция, в период с 721 по 478 год до н. э.

был величайшим мудрецом своего времени, сколько потому, что он был образованнейшим человеком, единственным, кто был сведущ в древних книгах и мудрости»,— писал китаевед Лин Ютань. Подчеркивая эту любознательность Конфуция, благодаря которой, вероятно, его учение и превзошло другие философские школы, Лин Ютань писал: «Учителям конфуцианства было, чему учить, а ученикам — чему учиться, особенно в области истории. Наставникам же других школ ничего более не оставалось, как высказывать личные мнения» (The Wisdom of Confucius).

#### «Не Небесам ли и известен я?!»

<sup>29</sup> Несмотря на успехи Конфуция на учительском поприще, он не собирался посвящать этому делу всю свою жизнь. Ему казалось, что его мысли в области этики и морали могут спасти современный ему многострадальный мир — если бы только правители воплотили эти идеи в жизнь, взяв его или его учеников в советники! Поэтому он вместе с несколькими ближайшими учениками отправился в путешествие по княжествам в поисках мудрого государя, который внедрилбы его идеи в управление и общественный строй. Что из этого вышло? В «Ши цзи» говорится: «Отвергнутый, ушел из Лу; его прогнали из Ци, преследовали в Сун и Вэй, дошел до крайности меж Чэнь и Цай». После 14 лет странствий он возвратился ни с чем — но не слался.

 $^{30}$  Остаток своей жизни он посвятил литературному творчеству и учительству. (Смотрите рамку на страни-

<sup>29.</sup> а) К чему на самом деле стремился Конфуций? б) Как он хотел осуществить свое желание и чего он достиг?

<sup>30.</sup> Какие книги составляют конфуцианский канон?

це 177.) Очевидно, сетуя, что остался непонятым людьми, Конфуций сказал: «Не ропцу на Небо, не виню людей, занимаясь низшим, высшее постиг, не Небесам ли и известен я?!» В 479 году до н. э. он умер в возрасте 73 лет.

#### Сущность идей Конфуция

<sup>31</sup> Хотя Конфуций был прекрасным ученым и наставником, его влияние отнюдь не ограничивалось научными кругами. Его цель заключалась не только в том, чтобы учить людей правилам поведения и нравственности, но и в том, чтобы восстановить мир и порядок в обществе, терзаемом бесконечными феодальными войнами. Поэтому Конфуций учил, что каждый человек, от императора до простолюдина, должен знать свое место в обществе и жить соответственно.





<sup>31.</sup> Как, по мнению Конфуция, можно было восстановить мир и порядок в обществе?

 $^{32}$  Эта конфуцианская идея выразилась в понятии nu, что означает «уместность», «благопристойность», «целесообразность», «порядок», а в расширенном смысле «обряд», «церемония», «благоговение». В ответ на вопрос: «Что такое великое ли?» Конфуций дал следующее объяснение:

Из всего, чем живет человек, ли — наиважнейшее. Без ли мы не знаем, как должно почитать духов вселенной; как исполнять супружеский долг; как родителям обращаться с детьми и брату с братом. Без ли мы не знаем, каково место государя и вельмож, правящих и управляемых, старших и младших; какова мера главенства в семье. Вот почему для благородного мужа ли столь важно.

<sup>33</sup> Так что *ли* — это правило, которым истинный благородный муж (изюнь изы, что иногда переводится как «совершенный муж») руководствуется в отношениях с другими. Если каждый следует ли, то, как говорил Конфуций, «все становится на свои места в семье, в государстве и в мире», и таким образом соблюдается дао. Но как выражается ли? Тут самое время вспомнить еще об одном ключевом понятии конфуцианства жэнь, что означает «человеколюбие», «гуманность».

34 Тогда как ли сосредоточено на внешних ограничениях, жэнь — на «человеческом начале» или внутреннем мире человека. Как пояснил один из главных учеников Конфуция Мэн-цзы, человеческая природа в своей основе добра. Таким образом, ключом к устранению всего социального зла является самосовершенствование. Оно начинается с просвещения и познания. В первой главе книги «Великое учение» сказано:

<sup>32, 33.</sup> а) Что представляет собой конфуцианское понятие *ли*? 6) Что, по словам Конфуция, достигается применением *ли*? 34. Что представляет собой конфуцианское понятие жэнь и как оно способствует устранению социального эла?



Конфуцианский образовательный центр XIV вена (Сеул, Корея). Празднество в сопровождении музыки в честь Конфуция

За совершенством знания следует искренность помыслов, за искренностью помыслов следует выправленность сердца, за выправленностью сердца следует усовершенствованность личности, за усовершенствованностью личности следует выравненность семьи, за выравненностью семьи следует упорядоченность государства, за упорядоченностью государства следует уравновешенность Поднебесной. Для всех и каждого — от сына Неба и до простолюдина — усовершенствование своей личности является корнем.

Перевод А. Кобзева

<sup>35</sup> Итак, по мнению Конфуция, соблюдение *ли* поможет человеку вести себя правильно в любой ситуации, а совершенствование жэнь поможет ему относиться ко всем по-доброму. По идее, эти принципы должны внести мир и гармонию в общество. Идеал

<sup>35.</sup> а) Как можно подытожить сушность принципов ли и жэнь? 6) Как все это отражается в мировоззрении китайцев?



Китайцы, будь то буддисты, даосы и конфуцианцы, поклоняются своим предкам у себя дома, почитают бога богатства и по праздникам приносят жертвы в храме

конфуцианства, основанный на принципах ли и жэнь, можно кратко изложить так:

Доброта в отце, почтительность в сыне,

Обходительность в старшем брате, смирение и уважительность в младшем.

Добропорядочность в муже, повиновение в жене,

Человечность в старших, послушание в младших,

Благожелательность в правителях, преданность в вельможах и подданных.

Все это помогает понять, почему большинство китайнев и даже других жителей Востока придают столько внимания семейным узам, трудолюбию, образованию и считают важным знать свое место в

жизни и поступать соответственно. Плохо это или хорошо, но указанные конфуцианские понятия веками внушались людям и глубоко проникли в массовое сознание.

## Конфуцианство становится государственной религией

<sup>36</sup> С расцветом конфуцианства пришла к концу эпоха «ста школ». Императоры династии Хань усмотрели в конфуцианском учении о верности правителям именно то, что им было нужно для укрепления престола. При императоре У-Ди, который уже упоминался в связи с даосизмом, конфуцианство было возведено в ранг государственной религии. У-Ди ввел систему государственных экзаменов на знание «классических книг» Конфуция для кандидатов на замещение административных должностей. Обряды конфуцианства стали отправляться царствующим семейством.

<sup>37</sup> Эти перемены возвеличили Конфуция в глазах его соотечественников. Императоры ханьской династии установили традицию жертвоприношений на могиле Учителя. Ему были присвоены почетные титулы. Затем в 630 году н. э. Гао-цзу, император династии Тан, приказал, чтобы по всей империи, в каждой провинции и княжестве в честь Конфуция были возведены храмы и чтобы в них регулярно приносились жертвы. Для простоты и ясности Конфуций был провозглашен богом, и конфуцианство стало очередной религией, которая мало чем отличалась от даосизма и будлизма. (Смотрите рамку на странице 175.)

<sup>36.</sup> Как конфуцианство стало государственной религией?

<sup>37.</sup> a) Как конфуцианство стало религией? б) Почему можно сказать, что конфуцианство — это не только философия?

#### Наследие восточной мудрости

<sup>38</sup> С тех пор как в 1911 году в Китае пало монархическое правление, многие высказывали недовольство конфуцианством и даосизмом и даже учиняли преследования. Даосизм обвиняли в волшебстве и суевериях. Конфуцианству был приклеен ярлык феодальной, рабовладельческой идеологии, которая помогала держать людей, особенно женщин, в повиновении. Несмотря на громкие разоблачения, основы этих религий настолько глубоко укоренились в сознании китайцев, что до сих пор для многих из них представляют непреложную истину.

<sup>39</sup> Например, в канадской газете «Глоб энд мейл» в 1987 году вышла статья под заголовком «Китайская обрядовость: редкость в столице, в провинции правило». Там сообщалось, что, несмотря на 40 лет атеистической идеологии, в сельских районах все еще популярны погребальные обряды, храмовые службы и всевозможные суеверия. «Почти в каждой деревне есть местные старожилы, знатоки фэн-шуй, умеющие распознавать силы ветра ("фэн") и воды ("шуй"). Они определяют самые подходящие места для всего: от фамильных захоронений до постройки дома и расстановки мебели».

<sup>40</sup> За пределами Китая наследие этих религий можно найти везде, где остались следы древнекитайской культуры. Например, на Тайване появился человек, который утверждает, что он потомок Чжан Дао-лина и «Небесный Наставник», поэтому уполномочен назначать да-

<sup>38.</sup> а) Что происходило с даосизмом и конфуцианством после 1911 года? 6) Как в настоящее время многие относятся к основам этих религий?

<sup>39.</sup> Что сообщалось в одной газете о суеверных религиозных обрядах

<sup>40.</sup> Какие религиозные традиции существуют на Тайване?

осских священников (Дао Ши). Богиня Матсу, или «небесная богиня-мать», почитается там как святая покровительница острова, а также моряков и рыболовов. Большинство людей приносят жертвы духам рек, гор и звезд; богам-покровителям разных ремесел; богам дающим исцеление, удачу и богатство\*.

<sup>41</sup> А что представляет собой конфуцианство сегодня? Эта религия в Китае была сведена лишь до роли национального символа. В Цюйфу, родном городе Конфуция, под охраной китайского правительства находится храм и дом-музей Конфуция, которые привлекают множество туристов. Там, согласно одному журналу, находятся выставки, «воспроизводящие ритуальный культ Конфуция». А на Тайване, в Сингапуре, Гонконге и других частях Восточной Азии люди все еще отмечают день рождения Конфуция (China Reconstructs).

<sup>42</sup> Конфуцианство и даосизм — яркие доказательства того, что система, основанная на человеческой мудрости, какими бы благородными ни были мотивы ее создателей, в итоге не помогает людям найти истинного Бога. Почему? Потому что она упускает из виду нечто очень важное: волю и требования Бога-Личности. Конфуцианство обращается к человеческой натуре как побуждающей силе творить добро, а даосизм — собственно к природе. Но такое упование тщетно, ибо оно обращено к творению, а не к Творцу (Псалом 61:10; 145:3, 4; Иеремия 17:5).

<sup>\*</sup> Одна даосская группа на Тайване, называемая Тянь Дао («небесный путь»), заявляет, что сочетает в себе пять великих религий: даосиэм, конфуцианство, буддизм, христианство и ислам.

<sup>41.</sup> Что сегодня представляет собой конфуцианство как религия?

<sup>42.</sup> Почему даосизм и конфуцианство не помогают людям найти истинного Бога?

<sup>43</sup> С другой стороны, обряды, связанные с культом предков и идолопоклонством, преклонение перед Космосом, почитание духов природы и тому подобное так глубоко укоренились в мировоззрении китайцев, что они не допускают и тени сомнения в правильности своих взглядов. С китайцами бывает очень трудно говорить о Боге как о Личности или Создателе, поскольку такое представление для них совершенно чуждо (Римлянам 1:20—25).

<sup>44</sup> Спору нет, природа мудро устроена и полна чудес, а мы, люди, одарены разумом и совестью. Как говорилось в главе, посвященной буддизму, мудрость, видимая в природе, приводит мыслящих людей к выводу, что должен существовать Конструктор, Творец (страницы 151—152). А если так, тогда разве не разумно пытаться искать Творца? А он как раз побуждает нас к этому: «Поднимите глаза ваши на высоту небес и посмотрите, кто сотворил их? Кто выводит воинство их счетом? Он всех их называет по имени» (Исаия 40:26). Продолжая поиски, мы не только узна́ем, кто этот Творец,— а это Бог Иегова,— но и что́ он приготовил для нас в будущем.

<sup>45</sup> Наряду с буддизмом, даосизмом и конфуцианством, столь важными в религиозной жизни стран Азии, есть еще религия, которую исповедует только один народ — японцы. Речь идет о синтоизме. Каковы его особенности и происхождение? Привел ли он людей к истинному Богу? Об этом — в следующей главе.

<sup>43.</sup> Как религиозные представления китайцев стали для них препятствием на пути к истинному Богу?

<sup>44.</sup> а) К какому выводу приходят мыслящие люди, видя чудеса природы? б) К чему приглашает нас Творец?

<sup>45.</sup> Какую очередную религию Востока мы рассмотрим в следующей главе?

### **Синто** Японский народ в поисках Бога

Наш отец был синтоистским священником, поэтому каждое утро, прежде чем позавтракать, мы должны были ставить чашечку с вареным рисом и стакан с водой на камидану́ [домашний алтарь]. После этого обряда мы снимали чашку и ели рис. Я была уверена, что так боги дадут нам защиту.

Покупая дом, мы обратились к шаману, чтобы узнать, благоприятно ли месторасположение нового дома по отношению к прежнему. Шаман предупредил нас о трех заклятых воротах и советовал совершать очищение, которое назначил мой отец. Поэтому раз в месяц мы очищали солью наше жилище.

Маюми Т.

СИНТО, или синтоизм — религия, распространенная преимущественно в Японии. Согласно «Энциклопедии религий Японии», «становление синто, по сути, есть становление японской этнокультуры; это религиозное наследие неотделимо от японского этноса» (Nihon Shukyo Jiten). И поскольку Япония оказывает заметное влияние на мировую экономику и культуру, стоит поближе познакомиться с религиозно-историческими корнями и менталитетом ее народа.

<sup>1.</sup> Где в основном исповедуется синтоизм и как? (Смотрите также введение.)

<sup>2</sup> Хотя, согласно статистике, синтоистов в Японии насчитывается более 91 миллиона человек (а это примерно три четверти населения страны), по данным одного опроса, лишь 3 процента взрослого населения (около 2 миллионов) активно практикуют эту религию. Сугата Масааки, специалист по синтоизму, говорит: «Синто настолько органично вплетается в повседневную жизнь японцев, что они даже не осознают, насколько весь их быт связан с религией. Синтоизм для них не столько религия, сколько неотъемлемая часть природы, естественная, как воздух, которым они дышат». Даже люди, далекие от религии, держат в автомобиле талисманы-обереги, проводят по синтоистскому обряду свадьбы и ежегодно тратят большие деньги во время религиоэных празднеств.

#### Истоки синтоизма

<sup>3</sup> Название «синто» было введено в VI веке н. э., чтобы отличить местный культ от буддизма, который тог-

- 2. В какой степени синтоизм влияет на жизнь японцев?
- 3, 4. Когда японская религия стала называться синто?



Набожная синтоистна просит богов о благосклонности да проникал в страну. Конечно, у японцев, как рассказывает религиовед Сачия Хиро, «была религия... и до распространения буддизма», но она существовала на уровне подсознания как совокупность национальных обычаев и традиций. А с распространением буддизма японцы стали осознавать, что эти обычаи и традиции составляют их национальную религию, отличную от буддизма — иноземной веры». Как же формировалась религия японцев?

<sup>4</sup> Трудно определить, в какой именно момент времени возникло синто, «религия японцев». Согласно одной японской энциклопедии, развитие «заливного рисосеяния требовало оседлых поселений и отлаженных

хозяйств; тогда и появились земледельческие обряды, которые поэже стали играть важную роль в синтоизме» (Kodansha Encyclopedia of Japan). Люди, жившие в то древнее время, обожествляли силы природы и поклонялись им.

<sup>5</sup> В дополнение к земледельческим обрядам появились ритуалы, вызванные страхом перед душами мертвых, которых надо было умиротворить. Так поэднее возник культ предков. Синтоисты верят, что душа усопшего все



Синто, «путь богов»

еще носит на себе отпечаток его личности и сразу после смерти становится нечистой. Когда родные покойного исполняют поминальные обряды, его душа очищается, освобождаясь от всякой элобы, становится мирной и благожелательной. Со временем дух предка возносится

<sup>5.</sup> а) Каких взглядов относительно умерших придерживаются синтоисты? б) Чем синтоистское представление об умерших отличается от того, чему учит Библия?

до положения родового божества-хранителя. Так что вера в бессмертную душу, как видно, лежит в основе и этой религии, обусловливая взгляды и дела верующих (Псалом 145:4; Екклесиаст 9:5, 6, 10).

<sup>6</sup> Считалось, что природные божества и духи предков витают в воздухе и буквально пронизывают окружающий мир. Во время праздников люди призывали богов «приземлиться» на особые священные места. Синтоисты верили, что боги временно обитают в синтай — объектах культа, которыми могут быть деревья, камни, зеркала, мечи и многое другое. Ритуальные вызывания богов-духов проводили шаманы.

<sup>7</sup> «Посадочные площадки» богов, освящаемые только на праздники, постепенно стали играть роль постоянных святилищ. Люди строили храмы для добрых богов, которые снисходили, чтобы благословить их. Сначала у япон-

Целые горы, например Фудзияма, становились *синтай*, то есть объектами поклонения



<sup>6, 7.</sup> а) Как синтоисты представляют себе богов? б) Что такое синтай и почему синтоисты придают им большое значение? (Сравните Исход 20:4, 5; Левита 26:1; 1 Коринфянам 8:5, 6.)

цев не было культовых изображений, они поклонялись синтай, в которых, как считалось, обитали духи богов. Даже целые горы, например Фудзияма, почитались как синтай. Со временем богов стало так много, что у японцев появилось выражение яоёрозу́-но-ка́ми, что буквально значит «восемь миллионов богов» (ками переводится как «боги» или «божества»). Сейчас это выражение означает «бесчисленные боги», поскольку богов в синтоизме становится все больше.

### Синтоистский миф о богине солнца

«Аматэрасу... богиня солнца... рождена богом Идзанаки из капель воды, которой он омывает свой левый глаз... Огорченная и разгневанная на бога равнины моря Сусаноо), богиня укрывается в гроте, оставляя вселенную во тьме. Боги решают хитростью выманить Аматэрасу, чтобы вновь вернуть миру свет и порядок. Для этого... они изготовляют священное зеркало... на ветви священного дерева вешается магическое ожерелье из резных

яшм... приносят... петухов, чей крик возвещает наступление утра, и в довершение всего богиня Амэ-но удзумэ пляшет на перевернутом чане, распустив завязки своей одежды, чем вызывает громовой хохот богов. Уливленная таким весельем, Аматэрасу выглядывает из грота, и... богмуж силач за руку вытаскивает ее наружу» (Мифы народов мира. Энциклопедия; сравните Бытие 1:3-5, 14-19; Псалом 73:16, 17; 103:19-23).

<sup>8</sup> Когда синтоистские ритуалы стали проводиться в святилищах, у каждого клана появился родовой бог-покровитель. Однако в VII веке, когда правящая династия смогла объединить нацию, богиня солнца Аматэрасуомиками была провозглащена верховным божеством и главной фигурой синтоистского культа. (Смотрите рамку на странице 191.) Со временем возник миф о том, что император ведет свое происхождение от этой богини солнца. Чтобы укрепить веру в этот миф, в VIII веке н. э. были созданы два главных сборника мифов и сказаний — Кодзики и Нихон сёки. Мифы превозносили императорский род как потомство богов и способствовали укреплению престола.

#### Религия праздников и ритуалов

<sup>9</sup> Эти две книги, однако, не считались боговдохновенными. Примечательно, что в синтоизме нет признанного основоположника и канонической литературы. Религиовед Суити Саэки говорит: «Синтоизм характеризуется целым рядом "без". Это религия без конкретных доктрин и без определенной теологической системы. В ней даже нет заповедей и норм, которые нужно соблюдать. [...] Я воспитывался в традиционно синтоистской семье, однако не помню, чтобы мне прививали какие-либо серьезные религиозные знания» (курсив наш.— Ред.). Для синтоистов доктрины, заповеди, а подчас даже и сам предмет поклонения не играют роли. Один исследователь рассказывает: «Бывало, что божество в храме, культу которого этот храм посвящен, заменялось другим боже

<sup>8.</sup> а) Как, согласно синтоистскому мифу, родилась Аматэрасу и как ее вынудили излучать свет? б) Как Аматэрасу стала верховным божеством Японии и какое отношение она имела к императорам?

<sup>9.</sup> а) Почему один специалист назвал синтоизм религией с целым рядом «без»? 6) Насколько строг синтоизм в отношении доктрин? (Сравните Иоанна 4:22—24.)

ством, а верующие приходили туда молиться и даже не замечали полмены».

<sup>10</sup> Что же тогда синтоисты считают самым важным? В одной книге по японской истории отмечается: «Изначально синтоисты считали добром все, что содействовало

10. Что синтоисты считают самым важным?

### Синтоизм — религия праздников

В течение года японцы отмечают много религиозных праздников, или мацури. Вот некоторые из них:

- Сёгацу, или праздник Нового года (1—3 января).
- Сэцубун, разбрасывание бобов в доме и во дворе в сопровождении присказки «Черти вон, счастье в дом» (3 февраля).
- Хина мацури, или Праздник кукол для девочек; устраиваются выставки кукол, изображающие жизнь императорского двора в стародавние времена (3 марта).
- Танго-но сэкку, или Праздник мальчиков; в этот день на древках вывешиваются койнобори вымпелы в виде карпа, символизирующего упорство и силу (5 мая).
- *Цукими*, Праздник любования луной (в середине осени); совершаются жертвоприношения в виде небольших круглых лепениек из риса и первых плодов.
- *Каннамэсай*, подношение первого риса, которое совершает император в октябре.

- Ниина.мэсай празднуется императорской семьей в ноябре; император, который выступает в роли первосвященника имперского синто, вкушает от нового урожая риса.
- Сити-го-сан («семь-пятьтри») празднуется синтоистскими семьями 15 ноября. Семь, пять и три — это годы, которые считаются переломными этапами взросления детей. Нарядно одетых в традиционные кимоно, детей ведут в семейное святилище.
- Празднуется также много буддийских праздников, например День рождения Будды (8 апреля) или О-бои (15 июля), в последний день которого по воде пускаются фонарики, призванные осветить духам предков путь, когда они возвращаются в мир иной.

гармонии и благополучию небольших общин, а все, что вносило разлад, считалось элом». Гармоничное существование человека в духовном единстве с богами, природой и общиной ценилось превыше всего. То, что нарушало мир и единение общины, рассматривалось как эло, независимо от нравственных ценностей.

11 В синтоизме нет четкой догматики или учений: верующие стремятся достичь гармонии с богами через праздники и ритуалы. Как отмечается в «Энциклопедии религий Японии», «самое главное в синтоизме — справляете вы праздники или нет». (Смотрите рамку на странице 193.) Совместное празднование, в центре которого находится родовое божество, содействует духовному единению рисоводческой общины. Большинство праздников — как раньше, так и теперь — связаны с выращиванием риса. Весной сельчане просят «бога риса» снизойти к ним и молятся о хорошем урожае. Осенью они благодарят богов за ниспосланные дары. Во время праздников японцы шествуют с микоси — паланкинами, или носилками, на которых установлены миниатюрные модели храма с символами божеств. Они подносят своим предкам-ками жертвенную пищу и рисовую водку саке, а затем вкушают от этих жертв вместе с богами.

<sup>12</sup> Согласно синтоистским верованиям, чтобы укрепить связь с душой божества, человек должен омыться и очиститься от всякой духовной нечистоты и греха. Этой цели служат ритуалы. Есть два способа очищения людей или предметов: охара́и и мисоги́. Во время охараи священнослужитель обмахивает то, что подлежит очищению, веткой вечнозеленого дерева сакаки с закрепленными на ее конце

<sup>11.</sup> Какую роль играют праздники в религии синто и в повседневной жизни японцев?

<sup>12.</sup> Какие ритуалы очищения проводятся в синтоизме и с какой целью?



полосками белой бумаги или ткани. Во время *мисоги* проводится омовение водой. Очистительным ритуалам синтоизм придает огромное значение. Один знаток японских традиций сказал: «Можно с уверенностью сказать, что без этих ритуалов синтоизм бы [как религия] не состоялся».

#### Многоликость синто

<sup>13</sup> Спустя века, несмотря на многочисленные преобразования, синтоистские ритуалы и праздники остались практически без изменений. Что это были за преобразования? Один знаток синто сравнил перемены в этой религии со сменой нарядов куклы. С проникновением в Японию буддизма, синтоизм облекся в буддистские учения. Когда людям требовались моральные нормы, синто выступало в одеянии конфуцианства. Так синто ярко проявило свою многоликость.

<sup>13, 14.</sup> Как на синтоизм повлияли другие религии?

<sup>14</sup> Религиозный синкретизм, или слияние элементов различных религий, стал наблюдаться уже в самом начале становления синто. Хотя синтоизм испытал воздействие со стороны конфуцианства и даосизма (в Японии — «путь инь и ян»), наибольшее влияние на него оказал все-таки буддизм.

<sup>15</sup> Когда буддизм стал распространяться через Китай и Корею, японцы назвали свои религиозные ритуалы и традиции «синто», или «путь богов». Однако с появлением этой новой религии мнение японцев разделилось: принимать ее или нет. Согласно Нихон сёки, из пробуддийского лагеря звучало: «Все соседние страны на Западе почитают его [Будду]. И разве только одна страна... [Япония] может отвергать его?» Противники буддизма парировали: «Если же теперь станем... почитать бога соседних стран, то боги нашей страны могут разгневаться». После десятилетий борьбы буддизм одержал верх. К концу VI века н. э., когда принц Сётоку принял буддизм, эта новая религия пустила в Японии глубокие корни.

<sup>16</sup> Но жители сельской глубинки противились распространению буддизма и не желали расставаться с привычными синтоистскими божествами и повседневной обрядностью. Чтобы бесконфликтно сосуществовать, обе

15, 16. а) Как синтоисты отнеслись к распространению буддизма? 6) Как произошло слияние синтоизма и буддизма?



Считается, что обмахивание веткой вечнозеленого дерева с полосками бумаги или ткани на конце очищает и дает защиту





Японцы вполне могут молиться нан в синтоистском святилище, так и перед буддийским алтарем

религии вынуждены были в чем-то идти на уступки. Сближению синтоизма и буддизма содействовал также тот факт, что буддийские монахи-аскеты жили в горах. Считалось, что синтоистские божества тоже обитают в горах, поэтому людям было легче примирить в своем сознании эти две религии. В результате появились дзиндзя («храмы-святилища»)\*. Под активным влиянием буддизма постепенно формировалось вероучение синто.

<sup>17</sup> Постепенно сложилось убеждение, что Япония — страна богов. В XIII веке Япония подверглась монгольскому нашествию. Мощные флотилии дважды подступали к берегам острова Кюсю, и дважды их разметали тайфуны.

 $<sup>^{*}</sup>$  В Японии здания для буддийских богослужений называют храмами, а для синтоистских — святилищами.

<sup>17.</sup> а) Что значит камикадзе? б) Как вера в камикадзе связана с представлением, что Япония — страна богов?

Японцы не сомневались, что это их боги ( $\kappa$ ами) наслали тайфуны, или ветер ( $\kappa$ аd3e). Так возникло понятие  $\kappa$ амикаd3e («ветер богов»). Конечно, это укрепило веру в силу богов- $\kappa$ ами.

<sup>18</sup> С ростом популярности синтоистских божеств, они стали рассматриваться как изначальные боги, тогда как будды («просветленные») и бодхисатвы (находящиеся на пути к просветлению и указующие этот путь другим; смотрите страницы 136—138, 144—145) считались временными, местными воплощениями божества. В результате синто-буддийского противостояния возникло множество школ синтоизма. Некоторые из них превозносили пантеон синтоистских богов, другие заимствовали учения из поздних форм конфуцианства.

#### Культ императора и государственное синто

<sup>19</sup> После многих лет примиренческой политики, синтоистские богословы решили, что их исконная вера явно осквернена китайскими религиозными традициями. Поэтому они настаивали на возвращении к японским истокам. Возникла новая школа «возрождения синто древно-

<sup>19.</sup> а) В чем была цель школы «возрождения синто древности»? 6) Какую установку давали учения Норинаги Мотоори? в) К чему приглашает нас Бог?



Император Хирохито (на пьедестале) почитался нан потомон богини солнца

<sup>18.</sup> Как развивалось синто, противостоя другим религиозным направлениям?

сти», одним из видных идеологов которой был Норинага Мотоори, японский филолог и языковед XVIII века. В поисках корней родной культуры, Мотоори исследовал древнюю японскую литературу, особенно синтоистские писания Кодзики. Он учил, что богиня солнца Аматэрасу — главная в пантеоне богов, а за природные явления в определенной мере отвечают остальные боги. Кроме того, он утверждал, что божественные пути неисповедимы и что попытка человека вникнуть в них есть непочтительная дерзость. Не задавай вопросов, но повинуйся богам — таким было его кредо (Исаия 1:18).

20 Вдохновленный идеями Норинаги, его последователь Хирата Ацутанэ попытался избавить синто от всего китайского. Что предпринял Хирата? Он соединил синто с теологией лжехристианства! Хирата отождествил Амэ-но минакануси-но ками — владыку священного центра небес, упомянутого в Кодзики,— с «христианским» Богом. Он заявил, что кроме него есть еще два второстепенных бога — «Такамимусуби, высокий бог священного творения, и Камимусуби, бог божественного творения, которые, похоже, представляют мужской и женский принципы» (Religions in Japan). Таким образом, он позаимствовал у католичества веру в триединого бога, совершенно несвойственную традиционному синто. Такое смешение номинального христианства и синтоизма в итоге привнесло в японское сознание «христианский» монотеизм (Исаия 40:25, 26).

<sup>21</sup> Учение Хираты подготовило почву для движения за «почитание императора», которое привело к свержению сёгуната — военно-феодальной диктатуры — и реставрации монархии в 1868 году. С утверждением

<sup>20, 21.</sup> а) Как один синтоистский богослов пытался избавить синто от всего китайского? б) Какому движению дало толчок учение Хираты?

императорской власти ученики Хираты вошли в состав правительственной комиссии по делам синто и стали бороться за то, чтобы сделать синто государственной религией. В новой конституции провозглашалось, что император — прямой потомок богини солнца Аматэрасу-омиками, а потому его особа «священна и неприкосновенна». Так он стал верховным богом государственного синто (Псалом 145:3—5).

#### «Священное писание» синто

<sup>22</sup> Хотя древние тексты синтоизма, такие, как Кодзики, Нихон сёки и Энгисики, уже содержали молитвы и церемониальные правила, государственному синто требовалась новая священная книга. В 1882 году император Муцухито (Мэйдэи) выпустил Императорский рескрипт солдатам и матросам. Поскольку он исходил от императора, то воспринимался как священное писание и стал для японских военнослужащих предметом ежедневного размышления. В нем указывалось, что гражданский долг каждого перед божественной особой императора превыше любых других обязанностей.

23 30 октября 1890 года, с выходом Императорского рескрипта об образовании, канон государственного синто пополнился. Как указал специалист по государственному синто Сигэёси Мураками, этот документ «не только заложил фундамент школьного образования, но и стал, по сути, священным писанием государственного синто». В рескрипте подчеркивалось, что в основу системы школьного образования легли «историческая» родственность между мифическими божественными предками императора и народом. Как японцы восприняли эти предписания?

<sup>22, 23.</sup> а) Какие два рескрипта были изданы императором? б) Почему эти рескрипты считались святыней?

<sup>24</sup> Вспоминая школьные годы, Асано Косино рассказала: «Заместитель директора трепетно выносил на трибуну деревянный ларец, держа его высоко перед собой. Он передавал его директору, а тот в свою очередь вынимал из него свиток с Императорским рескриптом об образовании. Когда текст оглашался, мы должны были стоять, низко склонив голову, пока не прозвучит последняя фраза: "Именем Его Величества и Его печатью". Мы так часто слышали эти слова, что выучили их наизусть». Из-за системы образования, основанного на мифах, целая нация вплоть до 1945 года была вовлечена в культ императора. Государственное синто обрело специфическую форму «надрелигии», а другие 13 групп синтоистского толка стали именовать сектантским синто.

#### Священная миссия — мировое господство

<sup>25</sup> В государственном синто был свой кумир. «По утрам я хлопал в ладоши перед восходящим солнцем — богиней Аматэрасу, — а затем, лицом к востоку, кланялся императору», — вспоминает пожилой Масато. Подданные почитали императора как бога. Он считался духовным и светским повелителем, поскольку происходил от богини солнца. Один японский профессор сказал: «Император — это бог, явленный в человеке. Воплощение Божества».

<sup>26</sup> В итоге возникло учение о том, что «центр материального мира — Земля микадо [императора]. Из этого центра мы обязаны распространить Великий Дух по всему миру. [...] Расширить пределы Великой Японии до

<sup>24.</sup> а) Приведите пример того, как люди воспринимали императорские рескрипты. б) Как государственное синто привело к культу императора?

<sup>25.</sup> Кем был император для японского народа?

<sup>26.</sup> Какое учение развилось на основании культа императора?

концов земли и превратить весь мир в великолепную землю богов есть дело первостепенной важности и наша вечная и неизменная миссия» (Holtom D. The Political Philosophy of Modern Shinto). Как видно, религия там вовсе не была отделена от государства!

<sup>27</sup> В книге «Религии человечества» Джон Носс высказался так: «Милитаристская Япония немедленно воспользовалась этой идеей в своей военной пропаганде, заявляя, что завоевание — священная миссия Японии. Из их слов очевидно, что религиозные ценности породили в этой стране самый настоящий шовиниэм» (Noss J. Man's Religions). Какой же трагедией для японцев и других народов обернулся японский миф о божественности императора и питаемый религией национализм!

<sup>28</sup> Японцам в целом не приходилось выбирать: в эпоху монархии и государственного синто они были обязаны поклоняться императору. Учение Норинаги Мотоори, призывавшее не задавать вопросов, но повиноваться богам, полностью пропитало и подчинило себе мышление японцев. В 1941 году, в разгар Второй мировой войны, вся нация была поставлена под ружье во имя синто и «живого бога». «Япония — это страна богов, — внушалось людям, — и камикадзе (ветер богов) будет дуть там, где бедствие». Солдаты и их родные молили богов-хранителей о побеле в войне.

 $^{29}$  В 1945 году на японские города Хиросиму и Нагасаки были сброшены атомные бомбы. Когда император Хирохито признал поражение в войне, он в один миг из «божественного» и якобы непобедимого правителя пре-

Как японская военная пропаганда использовала культ императора?

<sup>28.</sup> Какую роль сыграло синто в Японии в годы войны?

<sup>29.</sup> Почему после Второй мировой войны многие люди утратили веру?



Купленные ритуальные дощечки (эма), прикрепляются к стене святилища

вратился в простого смертного. «Страна богов» потерпела поражение, а религия синто была повержена в глубокий кризис. *Камикадзе* не спасли страну. Вера японцев сильно поколебалась. «Энциклопедия религий Японии» поясняет причину этого: «Люди были разочарованы и чувствовали, что их предали. [...] И что хуже, со стороны религии не последовало никаких обоснованных и вразумительных объяснений, которые развеяли бы сомнения [из-за поражения]. Повсеместная духовная незрелость выразилась в поговорке "Нет ни бога, ни будды"».

#### Путь к истинной гармонии

<sup>30</sup> История государственного синто показывает, что нельзя слепо придерживаться общепринятых верований, но каждому человеку необходимо вникнуть в религию, унаследованную от отцов. Может, синтоисты, поддерживая милитаризм, и стремились к гармонии со своими ближними, однако мир в целом от этого не стал

<sup>30.</sup> a) Чему учит опыт синто во Второй мировой войне? б) Почему важен «разумный» подход к своей религии?

более мирным. А гибель сыновей и кормильцев не принесла семьям счастья. Прежде чем посвятить свою жизнь кому-то или чему-то, нужно убедиться в правильности своего пути. «Умоляю вас...— писал известный христианский наставник римлянам, которые некогда поклонялись императору,— отдайте тела ваши в жертву живую, святую, угодную Богу, для разумного священного служения». Итак, римские христиане должны были сделать «разумный», то есть осознанный, выбор, кому посвятить свою жизнь. Для нас также очень важно задействовать разум, решая, во что нам верить и кому служить (Римлянам 12:1, 2).

<sup>31</sup> Для синтоистов в целом было не важно, какому конкретно богу они молятся. «Для простых людей,— говорит Хидэнори Цудзи, преподаватель истории религий Японии,— не было никакой разницы, боги это или будды, лишь бы они слышали их мольбы о хорошем урожае, об избавлении от болезней, о благополучии родных. Этого им было вполне достаточно». Можно ли сказать, что они нашли истинного Бога и обрели его благословение? Сама история дала ясный ответ на этот вопрос.

<sup>32</sup> Синтоисты, опираясь на мифы в своих духовных поисках, обожествили смертного человека, своего императора, назвав его потомком богини солнца Аматэрасуомиками. Однако еще за тысячи лет до возникновения синто, истинный Бог открыл себя одному богобоязненному человеку из семитского племени, жившему в Месопотамии. Об этом знаменательном моменте и дальнейших событиях пойдет речь в следующей главе.

<sup>31.</sup> а) Какой был настрой у большинства синтоистов? б) Какой возникает вопрос?

<sup>32.</sup> О чем будет следующая глава?

## **Иудаизм** Поиски Бога в Писании и традиции

Моисей, Христос, Малер, Маркс, Фрейд, Эйнштейн... Что объединяет этих выдающихся людей? Все они были евреи, и каждый внес свой вклад в мировую культуру. На протяжении тысячелетий еврейский народ занимал особое место в истории человечества. И сама Библия свидетельствует об этом.

<sup>2</sup> Иудаизм, в отличие от прочих древних религий и культов, опирается не на мифы, а на реальные исторические события. Однако стоит ли уделять внимание религии столь малого народа численностью около 14,5 миллиона человек, при том что население планеты составляет более 6 миллиардов?

#### Почему иудаизму стоит уделить внимание?

<sup>3</sup> Во-первых, своими корнями иудаизм уходит в глубокую древность, ему около 4 000 лет. Священному Писанию евреев в той или иной мере обязаны другие мировые религии. (Смотрите рамку на странице 220.) Прежде всего, оно взято за основу христианством, родоначальником которого был живший в I веке н. э. Иисус Христос

 <sup>2.</sup> а) Какие известные люди, евреи по национальности, оказали большое влияние на мировую историю и культуру? б) Какой может возникнуть вопрос?

<sup>3, 4.</sup> а) Что входит в Еврейские Писания? 6) Почему стоит обратить внимание на религию евреев и ее происхождение?



Аврам (Авраам), праотец евреев, чтил Бога Иегову около 4 000 лет назад

(евр. *Иешу́а*). Любой читатель Корана тоже заметит, что ислам напрямую связан со священными текстами евреев (сура 2:48—57; 32:23, 24). Поэтому, знакомясь с иудаизмом, мы, по сути, знакомимся с происхождением множества различных религий и культов.

<sup>4</sup> Во-вторых, важно учесть, что в поисках истинного Бога религия евреев играет ключевую роль. Согласно Еврейским Писаниям, Аврам, праотец евреев, живший около 4 000 лет назад, уже чтил истинного Бога\*. Поэтому стоит обратить внимание на то, как возник этот народ и его вера.

#### Как возник еврейский народ?

 $^{5}\,\mathrm{M}$ ожно сказать, что этот народ исторически восходит к говорящей на древнееврейском языке семитской

<sup>\*</sup> В Бытии 17:18 на еврейском языке используется выражение *ха-элохи́м*, где перед словом *элохи*м (Бог) стоит определенный артикль *ха*. В изданном на многих языках «Священном Писании — Переводе нового мира» это выражение передается как «истинный Бог».

<sup>5, 6.</sup> Опишите в общих чертах происхождение еврейского народа. Как появилось слово «иудей»?

ветви (Бытие 10:1, 21—32; 1 Паралипоменон 1:17—28, 34; 2:1, 2). Примерно 4 тысячи лет назад Аврам покинул процветающий халдейский город Ур в Шумере и отправился в ханаанскую землю, о которой Бог сказал: «Потомству твоему отдам Я эту землю»\* (Бытие 11:31—12:7). В Бытии 14:13 о нем говорится как об «Авраме-Иври» (Авраме еврее), поэже его стали называть Авраамом (Бытие 17:4—6). От него, его сына Исаака и внука Иакова, впоследствии получившего имя Израиль, берет начало еврейская родословная линия (Бытие 32:27—29). У Израиля было 12 сыновей, которые стали родоначальниками 12 племен, или колен. Одним из них был Иуда, от имени которого произошло слово «иудей» (4 Царств 16:6).

<sup>6</sup> Со временем иудеями стали называть не только потомков Иуды, но и всех израильтян (Есфирь 3:6; 9:20). Поскольку в 70 году н. э. римляне полностью разрушили Иерусалим и уничтожили родословные записи, ни один еврей сегодня не может точно определить, из какого он племени. Тем не менее религия древних евреев продолжила свое существование и претерпела немало изменений. Сегодня иудаизм исповедуют миллионы евреев не только в Государстве Израиль, но и в Диаспоре, то есть в других странах мира. На чем основывается эта религия?

#### Моисей, Закон и народ Израиль

 $^7$ В 1943 году до н. э.<br/># Бог избрал Аврама для особой

<sup>\*</sup> В этой главе все цитаты из Священного Писания, если не оговаривается особо, взяты из перевода под редакцией Д. Йосифона, изданного в Иерусалиме в 1975—1978 годах. Названия библейских книг приводятся в согласии с устоявшейся русской традицией.

<sup>\*</sup> Хронология, представленная здесь, основана на Библии. (Смотрите урок номер 3 «События в потоке времени» в книге «Все Писание вдохновлено Богом и полезно», изданной Свидетелями Иеговы на многих языках.)

<sup>7.</sup> Какую клятву Бог дал Аврааму и почему?

миссии. За верность и готовность отдать в жертву своего сына Исаака (хотя эта жертва не потребовалась) Бог его благословил, торжественно пообещав: «Мною клянусь,— говорит Господь [евр.  $mathbb{M}$  то так как ты сделал это дело и не пожалел сына своего единственного, то Я благословлять

буду тебя, и умножая умножу потомство твое, как звезды небесные... И благословятся в потомстве [«семени», ВП] твоем все народы земли за то, что ты послушался голоса Моего». Эту же клятву он повторил сыну и внуку Авраама, а позже их потомкам из племени Иуды и линии Давида. Ни в одном народе не было такого строгого монотеизма, или единобожия, при котором Бог напрямую общался с людьми. Именно такое представление о Боге стало отправной точкой религии евреев (Бы-



Израиля и иудаизма

тие 12:1—3; 22:1—18; 26:3—5; 28:13—15; Псалом 88 [89, Tx]:4, 5, 29, 30, 36, 37).

<sup>8</sup> Чтобы исполнить обещания, данные Аврааму, Бог заключил с его потомками особый завет, или соглашение, образовав из них народ Израиль. Вождем народа и посредником соглашения между Богом и Израилем был Моисей. Что мы о нем знаем и какую роль он исполнил в истории евреев? В библейской книге Исход рассказывается, что Моисей родился в Египте в 1593 году до н. э. Его родители вместе с остальными израильтянами находились в рабстве. Господь знал Мои-

<sup>8.</sup> Что мы энаем о Моисее и какую роль он исполнил в истории Израиля?

сея «лицом к лицу». Он повелел ему освободить народ и привести его в Ханаан, в Обетованную землю (Второзаконие 6:23; 34:10). Моисей стал посредником при соглашении между Богом и Израилем. Также он был пророком, судьей, вождем и летописцем (Исход 2:1—3:22).

<sup>9</sup> Закон, который обещали соблюдать израильтяне, включал в себя Десять заповедей, или Десятословие, и свыше 600 законов, содержавших различные указания и руководство относительно повседневных дел. (Смотрите рамку на странице 211.) Закон охватывал все стороны жизни — и житейское, и святое. Он содержал требования бытового, нравственного и религиозного характера.

10 Моисеев закон, как свод религиозных правил и принципов, определял содержание и форму веры патриархов. В итоге потомки Авраама стали народом, посвященным Богу. Так начала складываться религия евреев, чтобы весь народ мог единодушно поклоняться Богу. В Исходе 19:5, 6 про обещание Бога говорится: «Если вы будете слушаться гласа Моего и соблюдать завет Мой, то... будете у Меня царством священников и народом святым». Таким образом, израильтяне должны были стать народом, избранным для исполнения воли Бога. Однако в соглашении отмечалось, что Бог сдержит свои обещания только при условии, что израильтяне «будут слушаться гласа» его. Теперь посвященный Богу народ стал ему подотчетен. Поэтому в VIII веке до н.э. Бог сказал израильтянам: «Мои свидетели вы, говорит Господь [евр. יהוה, MXBX], и раб Мой, которого Я избрал» (Исаия 43:10, 12, ВП).

<sup>9, 10.</sup> а) Что представлял собой Закон, данный израильтянам? б) Какие области жизни затрагивались Десятью заповедями? в) Какие обязательства Закон наложил на израильтян?

#### Священники, пророки и цари в Израиле

<sup>11</sup> В пустыне по пути в Обетованную землю Бог учредил в израильском народе священство, передаваемое по линии Аарона, брата Моисея. Для богослужений и жертвоприношений стал использоваться большой переносной шатер, или скиния (Исход, главы 26—28). В конце концов народ Израиль достиг Ханаана, Обетованной земли, и завоевал его, как повелевал Бог (Иисус Навин 1:2—6). Поэже в Израиле была установлена царская власть, и в 1077 году до н. э. царем стал Давид из племени Иуды. При нем духовная и государственная власть в стране упрочились. Иерусалим стал религиозным центром и столищей Израиля (1 Царств 8:7).

<sup>12</sup> После смерти Давида его сын Соломон построил в Иерусалиме величественный храм, который заменил скинию. Поскольку Бог заключил с Давидом соглашение, согласно которому его потомство должно было навеки унаследовать престол, евреи ожидали, что Мессия, помазанный царь, будет из его рода. По пророчествам, через мессианского царя, или «семя», нал Израилем и всеми другими народами воцарится идеальный владыка (Бытие 22:18, ВП). Мессианские ожидания прочно укоренились в религии евреев и стали ее неотъемлемой частью (2 Царств 7:8—16; Псалом 71 [72, Тх]:1—20; Исаия 11:1—10; Захария 9:9, 10).

<sup>13</sup> Но израильтяне поддались влиянию языческой религии хананеев и прочих соседних народов, поэтому в конце концов нарушили соглашение с Богом. Бог Иегова не раз посылал к народу своих пророков, наставляя их и призывая обратиться к нему. Итак, пророчества стали еще одной отличительной особенностью религии евреев.

<sup>11.</sup> Как в Израиле были установлены священство и царская власть?

<sup>12.</sup> Какое обещание Бог дал Давиду?

<sup>13.</sup> Кого посылал Бог к неверному Израилю? Приведите пример.

# Десять заповедей — руководство для веры и поведения

Миллионы людей слышали о Десяти заповедях, но далеко не все их знают. Здесь вы сможете познакомиться с их содержанием.

- «Да не будет у тебя других богов сверх Меня
- Не делай себе кумира и никакого изображения того, что на небе вверху и что на земле внизу, и что в воде под землею. Не поклоняйся им и не служи им... [До 1513 года до н. э., когда была дана эта заповедь, нигде и никогда не говорилось об идолопоклонcmee.]
- Не произноси имени Господа [евр. יהוה], Бога твоего, попусту...
- Помни день субботний, чтобы святить его. [...] Благословил Господь день субботний и освятил его.
- Чти отца твоего и мать твою...
- Не убивай.
- Не прелюбодействуй.
- Не кради.
- Не отзывайся о ближнем твоем свилетельством ложным.

что у ближнего твоего» (Исход 20:3—17).

Золотой телец, Библос. Несмотря на закон, данный самим Богом. Израиль перенял у соседних народов языческий культ тельца



Хотя последние шесть заповедей не носят выраженного религиозного характера, они все же показывают связь между поведением и должным отношением к Создателю.

■ Не домогайся дома ближнего твоего; не домогайся жены ближнего твоего, ни раба его, ни рабыни его, ни быка его, ни осла его, ничего,

Они составляют значительную часть Еврейских Писаний, в которых 18 книг названы именами пророков (Исаия 1:4—17).

<sup>14</sup> Наиболее выдающимися пророками были Исаия, Иеремия и Иезекииль. Все они предупреждали погрязший в идолопоклонстве народ о грядущем наказании от Иеговы. Оно постигло вероотступнический Израиль в 607 году до н. э., когда Иегова позволил Вавилону, в то время господствующей державе, разрушить Иерусалим и храм, а народ увести в плен. История подтверждает 70-летнее пленение Израиля, которое большей частью пришлось на VI век до н. э. Все пророчества сбылись (2 Паралипоменон 36:20, 21; Иеремия 25:11, 12; Даниил 9:2).

<sup>15</sup> В 539 году до н. э. Кир Персидский одержал победу над Вавилоном и позволил евреям вернуться на родину и восстановить храм в Иерусалиме. Хотя часть израильтян воспользовалась этой возможностью, большинство все же остались под влиянием Вавилона. Позже евреи впитали в себя элементы персидской культуры. В разных местах на Ближнем Востоке и в Средиземноморье возникли еврейские поселения. В каждой общине центрами богослужений становились синагоги. Очевидно, что восстановленный Иерусалимский храм при этом постепенно утрачивал свою значимость. Так рассеявщиеся по миру евреи образовали Диаспору (Ездра 2:64, 65).

#### Иудаизм в греческом облачении

<sup>16</sup> В IV веке до н. э. рассеявшиеся по миру, оторванные

15. а) Как возникли новые центры богослужений? б) Как синагоги

повлияли на значимость Иерусалимского храма?

<sup>14.</sup> Какие события подтвердили истинность слов посланных к Израилю пророков?

<sup>16, 17.</sup> а) Какому влиянию подверглись области Средиземноморья в IV веке до н. э.? б) Кто и как поспособствовал распространению греческой культуры? в) В каком облике предстал теперь иудаизм?

от своих корней еврейские общины подверглись влиянию инородной культуры, наводнившей Средиземноморье и другие области. Источником этого влияния была Греция. В итоге иудаизм обрел черты эллинизма.

<sup>17</sup> В 332 году до н. э. Александр Македонский с молниеносной быстротой завоевал Ближний Восток и, когда он подступил к Иерусалиму, евреи радушно его встретили\*. Преемники Александра продолжили его политику эллинизации, насаждая греческий язык, культуру и философию во всех частях империи. В конечном итоге смешение греческой и еврейской культур повлекло за собой непредвиденные последствия.

<sup>18</sup> Евреи в Диаспоре стали говорить уже не по-еврейски, а по-гречески. Поэтому к началу III века до н. э. была организована работа над первым переводом Еврейских Писаний на греческий язык — Септуагинтой. С его помощью многие другие народы могли познакомиться с религией евреев, по достоинству оценить и даже принять ее<sup>#</sup>. Евреи же все больше знакомились с воззрениями греков и некоторые даже становились философами, что было абсолютно чуждо еврейству. Пример тому — Филон Александрийский, философ I века н. э.,

<sup>\*</sup> По словам еврейского историка I века Йосефа бен Маттитйаху (Иосифа Флавия), когда Александр прибыл в Иерусалим, евреи открыли ему ворота и показали пророчество из книги Даниила, написанное более чем за 200 лет до того, в котором ясно говорилось о завоеваниях Александра — царя Греции (Иудейские древности. ХІ. 8. 5; Даниил 8:5—8, 21).

<sup>&</sup>quot;В период Маккавеев (Хасмонеев, 165—63 до н. э.) иудейские правители, например Иоханан Гиркан, даже проводили массовое обращение в иудаизм путем завоеваний. Стоит заметить, что в начале нашей эры 10 процентов населения Средиземноморья исповедовали иудаизм. Это ярко свидетельствует о том, насколько успешно евреи обращали других в свою веру.

<sup>18.</sup> а) Почему возникла необходимость в Септуагинте, греческом переводе Еврейских Писаний? 6) Какой аспект греческой культуры особенно повлиял на еврейство?

который пытался соединить иудаизм с греческой философией, считая, что и то и другое в конечном счете ведет к истине.

<sup>19</sup> Размышляя о периоде взаимовлияния греческой и еврейской культур, историк Макс Даймонт написал, что евреи «обогащались идеями Платона, логикой Аристотеля, теоремами Эвклида. Пользуясь этими новыми орудиями анализа, еврейские ученые заново подступили к Торе. [...] Они поставили себе целью сплавить греческое Рацио с еврейским Откровением» (Даймонт М. Евреи, Бог и история). События, которым предстояло свершиться во время правления Рима, поглотившего Греческую империю, а в 63 году до н. э. и Иерусалим, готовили почву для еще более значительных перемен.

#### Иудаизм в период римского господства

<sup>20</sup> В І веке н. э. иудаизм находился в необычном состоянии. По словам Макса Даймонта, евреям пришлось «балансировать между римским мечом и притягательностью греческой мысли». Страдавшие от политического гнета и движимые мессианскими пророчествами, особенно пророчествами Даниила, они с нетерпением ожидали Мессию. Образовалось множество сект. Фарисеи придавали большее значение устному закону, чем жертвоприношениям в храме. (Смотрите рамку на странице 221.) Саддукеи же подчеркивали важность храма и священства. Еще существовали ессеи, зелоты и иродиане. У каждой из этих групп были свои религиозные и философские взгляды. Раввины, как законоучители и духовные предводители еврейского народа, приобретали

<sup>19.</sup> Как высказался один историк о периоде слияния еврейской и греческой культур?

<sup>20.</sup> Какая религиозная обстановка парила в еврейском народе в I веке н. э.?

все больший вес в обществе, образовывая новую религиозную элиту.

<sup>21</sup> Внутренние и внешние конфликты в иудаизме все больше обострялись и были ощутимы особенно в Израиле. Против Рима вспыхнуло открытое восстание. В 70 году н. э. римские войска окружили Иерусалим и полностью его разрушили. Храм был сожжен дотла, а жители города рассеялись. Евреям строго запрешалось селиться в Иерусалиме. Лишенным храма и родины, разбросанным по всей римской империи еврейским общинам, чтобы сохранить свою религию, нужно было найти для нее новую форму.

 $^{22}$  С разрушением храма саддукеи сошли с исторической сцены, и главенствующую роль стал играть устный закон, которого строго придерживались фарисеи.

<sup>22.</sup> а) Как на иудаизм повлияло разрушение Иерусалимского храма? 6) Из каких частей состоит еврейская Библия? в) Что такое Талмуд и как он появился?



<sup>21.</sup> Какие события кардинально изменили жизнь евреев в І—II веках н. э.?

Так возник раввинистический иудаизм. Храмовые жертвоприношения и паломничества заменились усердным изучением Закона, молитвой и делами благочестия. Таким образом иудаизм можно было исповедовать где угодно и когда угодно, в любой культурной среде. Раввины облекли устный закон в письменную форму, добавив к нему комментарии, а позже — комментарии к комментариям. Все это вместе стало известно как Талмуд. (Смотрите рамку на странице 221.)

<sup>23</sup> К чему привели все эти события? Макс Даймонт пишет, что факел иудейской религии и идеологии дальше понесли фарисеи. «Свет этого факела был, несомненно, еврейским, но зажжен он был греческими философами». Хотя Талмуд в основном содержал правовые положения иудаизма, но притчи и пояснения в нем явно дышали греческой философией. В иудаизме нашли свое место религиозные представления греков, например о бессмертии души. В тот новый раввинистический период евреи стали так благоговейно относиться к Талмуду — смеси правовых предписаний и философских идей, — что к началу Средних веков почитали его больше, чем само Священное Писание.

### Иудаизм в Средневековье

<sup>24</sup> В Средние века (500—1500 н. э.) появились две четко различимые группы евреев: сефарды, процветавшие под властью мусульман в Испании, и ашкеназы, жившие в Центральной и Восточной Европе. В обеих этих группах были раввины-мудрецы, чьи мысли и писания и по сей день составляют основу еврейских религиозных тол-

<sup>23.</sup> Что изменилось в мышлении евреев под влиянием греческой философии?

<sup>24.</sup> а) Какие две основные группы появились в Средние века? 6) Как они повлияли на иудаизм?

кований. Стоит отметить, что многие известные сегодня традиции и обряды в иудаизме зародились именно в Средние века. (Смотрите рамку на странице 231.)

 $^{25}$  В XII веке по многим странам прокатилась волна гонений на евреев. Как отметил Абба Эвен в своей книге об истории этого народа, «в любой стране... попавшей под

безраздельное влияние Католической церкви, наблюдалась одна и та же картина: всяческие унижения, пытки, убийства и изгнание» евреев (Eban A. My People—The Story of the Jews). В 1492 году, ког-

Евреи разделились на сефардов и ашкеназов

да Испания снова стала католической, евреи были изгнаны из страны. Так, к концу XV века в Западной Европе их практически не осталось: они бежали в страны Восточной Европы и Средиземноморья.

<sup>26</sup> На протяжении многовековой истории гнета и преследований из среды евреев в разных частях мира появлялись самозванные лжемессии. Сколько бы людей ни следовало за ними, всех в итоге ждало разочарование. К XVII веку, чтобы вырваться из плена тьмы и отчаяния, евреям требовалось что-то новое. И к середине следующего столетия возникло течение, призванное возродить былой дух еврейства,— хасидизм. (Смотрите рамку на странице 226.) Его приверженцам в повседневной жизни и богослужениях были свойственны мистицизм и религиозная экзальтация. В тот же период философ Мозес Мендельсон (1729—1786), немецкий еврей, предложил альтернативу — просветительское движение Гаскала,

<sup>25.</sup> Какую политику проводила Католическая церковь в отношении евреев?

<sup>26.</sup> а) Что стало причиной разочарования для евреев? 6) Какие основные течения появились в иудаизме?

давшее начало так называемому реформистскому иуда-изму.

### От просветительства к сионизму

<sup>27</sup> По мнению Мозеса Мендельсона, евреи обретут признание, если откажутся от ограничений, налагаемых Талмудом, и приспособятся к западной культуре. В свое время он стал одним из самых уважаемых евреев в среде мировой интеллигенции. Однако в XIX веке новые вспышки антисемитизма, в особенности в православной России, принесли разочарование последователям Мендельсона, и многие евреи сосредоточились на поисках политического убежища. Они перестали ждать Мессию, который бы вернул евреев в Израиль, и стали искать другие способы создания еврейского государства. Поэтому, по словам одной энциклопедии, «секуляризация... еврейской идеи мессианства» стала основной концепцией сионизма.

<sup>28</sup> Холокост (1935—1945), или фанцистское массовое уничтожение 6 миллионов евреев в Европе, дал решающий толчок сионизму и вызвал в мировом сообществе сочувствие к этой нации. Мечта сионистов исполнилась в 1948 году, когда было создано Государство Израиль. Итак, обсудив историю иудаизма, давайте теперь поговорим о том, во что верят евреи сегодня.

#### Бог один

 $^{29}\, \Pi$ о сути, иудаизм — это религия еврейского народа. Поэтому те, кто принимает эту религию, приоб-

<sup>27.</sup> а) Как повлияли на евреев идеи Мозеса Мендельсона? б) Почему многие евреи перестали ждать Мессию?

<sup>28.</sup> Какие события XX века повлияли на мировоззрение евреев?

<sup>29.</sup> а) Что представляет собой иудаизм сегодня? б) Что значит исповедовать иудаизм? в) Каковы некоторые еврейские праздники и традиции?

щаются к ее народу. Ее приверженцы исповедует монотеизм в строгом смысле этого слова. По их утверждению, Бог влияет на историю человечества, особенно на историю еврейства. Религиозная жизнь евреев включает в себя ежегодные праздники и обычаи. (Смотрите рамку на страницах 230—231.) Хотя не существует признанных всеми евреями символов веры или догматов, вера в единого Бога, выраженная в молитве, называемой «Шма» (основанной на Второзаконии 6:4), составляет основу богослужений в синагогах: «Слушай, Исраэйль, Господь, Бог наш, Господь один».

<sup>30</sup> Веру в единого Бога позаимствовали христианство и ислам. В своем комментарии к тексту Торы раввин Й. Герц написал, что «провозглащение монотеизма одновременно стало объявлением войны всему, что связано с политеизмом... [...] "Шма" отрицает идею *триединства*, лежащую в основе всех христианских учений... [Идея триединства] является прямым и непосредственным отступлением от концепции абсолютного единства Творца»\* (Пятикнижие и ѓафтарот). Давайте теперь рассмотрим, что, согласно иудаизму, происходит с человеком после смерти.

### Смерть, душа и воскресение мертвых

31 В основу современного иудаизма входит вера в бес-

<sup>\*</sup> Согласно «Новой британской энциклопедии», «учение христианства о триединстве... отличает его от двух других исконно монотеистических религий [иудаизма и ислама]». Учение о Троице было принято церковью несмотря на то, что в «христианском каноне нет никаких конкретных утверждений, что Бог триедин».

<sup>30.</sup> а) Какого представления о Боге придерживаются иудаисты? 6) Какое противоречие в понимании Бога существует между иудаизмом и учением христианских церквей?

<sup>31.</sup> а) Откуда в иудаизм пришло учение о бессмертной душе? б) Какое противоречие вызвало учение о бессмертной душе?

## Священные книги евреев

Первой священной книгой евреев был Танах. «Танах» — сокращение, обозначающее три группы книг, составляющих еврейскую Библию: Тору (Закон), Невиим (Пророки) и Кетувим (Писания). Начальные буквы этих книг составляют название «ТаНаХ». Эти книги были написаны на древнееврейском и арамейском языках в период с XVI по V век до н. э.

Евреи считают, что эти книги различаются по степени боговдохновенности, и располагают их в порядке важности.

Тора (Закон) — Пятикнижие, или пять книг Моисея: Бытие, Исход, Левит, Числа и Второзаконие. Однако словом «Тора» иногда обозначают и еврейскую Библию, и устный закон, и Талмуд (смотрите следующую страницу).

Невиим (Пророки) — книги Иисуса Навина, Судей, Царств, а также «больших пророков» (Исаии, Иеремии, Иезекииля) и 12 «малых пророков» (от Осии до Малахии).

**Нетувим** (Писания) — поэтические книги. Включает Руфь, от 1 Паралипоменон до Песни Песней, Даниила и Плач Иеремии.

Внизу: древняя Тора из так называемой гробницы Есфири (Иран). Справа: основанный на библейских стихах хвалебный гимн (древнееврейский и идиш)



## Талмуд

С точки зрения неевреев, Танах, или еврейская Библия. — самая важная из священных книг. Однако евреи считают иначе. Многие из них согласятся с раввином Алином Штейнзальнем: «Если Библия — краеугольный камень иудаизма, то Талмуд — главная его опора, вздымающаяся над основанием и удерживающая все духовное и интеллектуальное строение... Никакой другой труд не оказал подобного влияния на религиозные воззрения и жизнь евреев» (Steinsaltz A. The Essential Talmud). Что же представляет собой Талмуд?

Согласно ортодоксальному иудаизму, Бог не только дал Моисею на горе Синай письменный закон, или Тору, но и открыл ему подробности относительно того, как этот Закон применять. Эти сведения должны были передаваться устно, и их стали называть устным законом. Таким образом, Талмуд — это письменное изложение устного закона, позже дополненное комментариями и толкованиями, которые раввины собирали в Средние века, начиная со ІІ века н. э.

Талмуд принято разделять на две основные части.

Мишна — комментарии к письменному Закону, основывающиеся на толкованиях раввинов, так называемых таннаев (законоучителей). Мишна была записана в конце II — начале III века н. э.

Гемара (первоначально Талмуд) — более поздние комментарии раввинов к Мишне (Ш—VI век н. э.).

Кроме этих двух частей Талмуд еще может включать в себя комментарии к Гемаре, сделанные раввинами в Средние века. Из этих раввинов наиболее известны Раши (Шломо бен Ицхак [1040—1105]), упростивший сложный язык Талмуда, и Рамбам (Моше бен Маймон, известный как Маймонид [1135—1204]), реорганизовавший Талмуд в более сжатую версию (Мишне Тора), доступную для всех евреев.



смертие души — представление о том, что душа остается жить после смерти тела. Но исходит ли это учение из Библии? В одной еврейской энциклопедии признается: «Учение о бессмертной душе, по всей видимости, пришло в иудаизм из греческой философии» (Encyclopaedia Judaica). Однако при этом возникла проблема догматики. Как указывается в том же источнике, «по сути, учения о воскресении мертвых и о бессмертной душе противоречат друг другу. Одно гласит, что в конце дней будет всеобщее воскресение (мертвые, спящие в прахе земли, возвратятся к жизни), а другое описывает состояние души после смерти тела». Как же в иудаизме разрешается эта дилемма? «Считается, что после смерти человека душа продолжает жить в другом мире (отсюда возникли все учения об аде и небесном рае), а тела всех мертвых лежат в могиле до времени физического воскресения на земле».

<sup>32</sup> Университетский преподаватель Артур Херцберг пишет: «Согласно [еврейской] Библии, все, что связано с жизнью человека, ограничено этим миром. Учений об аде и небесном рае в ней нет, зато там не раз говорится о воскресении мертвых в конце дней» (Hertzberg A. Judaism). Это — простое и точное объяснение библейского

32. Что в Библии говорится о мертвых?



Хасидская семья, отмечающая Шаббат

учения, а именно, что «мертвые не знают ничего... ибо в Шеоле [общей могиле человечества], куда ты уйдешь, нет ни действия, ни разуменья, ни мудрости, ни знанья» (Екклесиаст 9:5, 10, Ветхий Завет. Перевод с древнееврейского; Даниил 12:1, 2; Исаия 26:19).

<sup>33</sup> Согласно вышеупомянутой энциклопедии, «в раввинистический период учение о воскресении мертвых считалось одним из основных в иудаизме» и «не имело ничего общего с верой в... бессмертную душу»\* (Encyclopaedia Judaica). Сегодня же все направления иудаизма признают бессмертие души, но не все признают воскресение мертвых.

<sup>34</sup> Тем не менее, в отличие от Библии, созданный под влиянием эллинизма Талмуд пытается объяснить бессмертие души, а также содержит множество историй о ней и даже ее описаний. Позже мистическое течение каббала́ пошло еще дальше, проповедуя реинкарнацию (переселение душ) — учение, главным образом индуистское. (Смотрите главу 5.) Теперь же его считают неотъемлемой частью иудаизма, оно занимает важное место в вероучении и литературе хасидизма. Например, Мартин Бубер упоминает о переселении душ в своих «Хасидских историях», рассказывая случай из школы Элимелеха, раввина из Лизенска: «В день искупления раввин Авраам Иегошуа читал молитву, которую

<sup>\*</sup> В Мишне сказано: «Какие лица не имеют удела в будущем мире? Кто говорит, что нет воскресения мертвых» (Санхедрин 10:1, перевод Н. Переферковича). Учение о воскресении также составляет последний из 13 основных принципов иудейской веры, сформулированных Маймонидом. Вплоть до XX века отрицание воскресения рассматривалось как ересь.

<sup>33.</sup> Как евреи первоначально относились к учению о воскресении мертвых?

<sup>34.</sup> Что Талмуд, в противоположность библейскому учению, говорит о душе? Что известно об иудаизме более поэднего времени?

первосвященник произносил в Иерусалимском храме. Когда он доходил до места: "Так он говорил", он никогда не произносил этих слов, но произносил: "Так я говорил", поскольку он не забыл время, когда его душа была в теле иерусалимского первосвященника» (Buber M. Tales of the Hasidim—The Later Masters).

35 Реформистский иудаизм вообще отверг веру в воскресение мертвых. Это слово было удалено из реформистских молитвенников, и единственным признанным учением стало учение о бессмертной душе. Однако библейская точка эрения ясно выражена в Бытии 2:7: «И создал Господь Бог человека из праха земного, и вдунул в ноздри его дыхание жизни, и стал человек существом живым [«душою живою», ВП]». «Душа живая» — это совокупность тела и духа, или жизненной силы\* (Бытие 2:7; 7:22; Псалом 145 [146, Тх]:4). Когда же грешный человек умирает, умирает душа (Иезекииль 18:4, 20). А потому после смерти человека его сознательное существование прекращается. Его жизненная сила возвращается к Богу, который дал ее (Екклесиаст 3:19; 9:5, 10; 12:7) Библейская истина такова — мертвых в будущем ждет воскресение (евр. техия́т хамети́м — «возвращение к жизни»).

<sup>36</sup> Возможно, даже многие евреи удивятся, узнав, что преданные Богу люди тысячелетиями верили в воскресение мертвых. Около 3 500 лет назад Иов, страдая, надеялся на то, что Бог вернет его из шеола, или могилы

<sup>\* «</sup>В Библии не сказано, что у человека есть душа. "Нефеш" — это сам человек из плоти и крови, со всеми его потребностями» (Х. Орлински, Еврейский объединенный колледж).

<sup>35.</sup> а) Какой взгляд на учение о бессмертии души сформировался в иудаизме? б) Чему ясно учит Библия о душе?

<sup>36, 37.</sup> Какую надежду питали верные евреи, жившие в библейские времена?

(Иов 14:14, 15). Пророк Даниил получил заверение, что Бог воскресит его «в конце дней» (Даниил 12:2, 13).

<sup>37</sup> Нигле в Библии нет и намека на то, что те верные евреи верили в бессмертную душу, которая продолжает жить где-то в потустороннем мире. Несомненно, у них были все основания верить, что Всевышний Господь, который исчисляет звезды во Вселенной и управляет ими, вспомнит и воскресит людей, преданных ему и его имени (Второзаконие 7:9; Псалом 146 [147, Tx]:4; Исаия 25:7, 8; 40:25, 26).

### Иудаизм и имя Бога

38 Согласно иудаизму, имя Бога существует в письменной форме, но оно настолько свято, что его нельзя произносить вслух\*. В результате за 2 000 лет его точное произношение было забыто. Но евреи не всегда так относились к имени Бога. Около 3 500 лет назал Бог повелел Моисею: «Так скажи сынам Исраэйлевым: Господь [евр. יהוה, ЙХВХ], Бог отцов ваших, Бог Авраама, Бог Ицхака и Бог Яакова послал меня к вам. Вот имя Мое навеки, это память обо Мне из рода в род» (Исход 3:15; Псалом 134 [135, Тх]:13) Что же это за имя и память? В английском переводе Танаха в сноске к этому стиху объясняется: «Имя ЙХВХ (традиционно произносимое как адонай, или Господь) восходит к глаголу хайа — "быть"». Итак, здесь стоит святое имя Бога, тетраграмматон, четыре еврейские согласные буквы ЙХВХ (Яхве), которые в русском языке традиционно передаются как Иегова.

<sup>\*</sup> В английском переводе Танаха, выпушенным Еврейским издательским обществом, в Исходе 6:3 имя Бога в виде тетраграмматона (четырех еврейских букв) появляется прямо в английском тексте (Tanakh—A New Translation of the Holy Scripture. The Jewish Publication Society).

<sup>38.</sup> а) Что через тысячи лет произоппло с именем Бога? б) Какие есть основания для использования Божьего имени?

# Многоликий иудаизм

Между разными направлениями иудаизма есть существенные различия. В иудаизме традиционно уделяется большое внимание ритуалам. Именно в сфере обрядности, а не догматики возникли серьезные разногласия среди евреев, приведшие к образованию трех основных ветвей иудаизма.

#### **ОРТОДОКСАЛЬНЫЙ**

ИУДАИЗМ признает не только то, что еврейский Танах вдохновлен Богом, но и то, что Моисей вместе с письменным законом получил от Бога на горе Синай и устный закон. Ортодоксальные иудаисты скрупулезно соблюдают оба. Они еще ждуг грядушего Мессию и верят, что при нем для Израиля наступит золотой век. В ортодоксальном иудаизме из-за разногласий появились разные течения. Одно из них — хасидизм.

Хасидизм (от евр. хесед — «благочестивый») считается ультраортодоксальным течением. Основан в середине XVIII века Исраэлем бен Элиезером, известным как Баал Шем Тов («владеющий добрым именем»), в Восточной Европе. В религиозной жизни хасидов большую роль играют музыка и танцы, выражающие мистическую экзальтацию. Многие из их учений, в том числе о реинкарнации, основаны на еврейских мистических книгах, известных как каббала. Сегодня это движение возглавляют раввины (идиш — ребе), или цаддики, которых почитают как особо праведных или святых.

Хасидизм распространен преимущественно в США и в Изра-



иле. Хасиды носят определенную одежду восточноевропейского покроя XVIII-XIX веков, в основном черную, что особенно выделяет их на фоне современной городской обстановки. Сегодня хасиды разделены на различные направления, возглавляемые выдающимися ребе. Одно из наиболее активных направлений, занимающихся прозелитизмом среди евреев, - любавичское. Некоторые группы верят, что только Мессия имеет право возродить Израиль как еврейское государство, поэтому противопоставляют себя светскому Государству Израиль.

РЕФОРМИСТСКИЙ ИУДАИЗМ возник в Западной Европе ближе



Слева: евреи у Стены Плача в Иерусалиме; вверху: молящийся еврей на фоне Иерусалима

к началу XIX века. Он основывается на идеях Мозеса Мендельсона, еврейского философа XVIII века, который считал, что евреи должны сблизиться с западной культурой, а не отмежевываться от других народов. Реформисты отрицают, что Тора — это открытая Богом истина. Они рассматривают еврейские законы относительно пиши, чистоты и одежды как устаревшие и верят в так называемую «мессианскую эру всемирного братства». В последние годы они вернулись к более традиционной форме иудаизма.

КОНСЕРВАТИВНЫЙ ИУДАИЗМ возник в Германии в 1845 году как ответвление от реформистского иудаизма. Считалось, что рефор-

мисты отвергли слишком много еврейских традиций. Приверженцы консервативного иудаизма не признают, что Бог дал Моисею устный закон, и считают устную Тору вымыслом раввинов, которые стремились приспособить иудаизм к условиям новой эры. Сторонники этого течения подчиняются библейским указаниям и раввинским законам, если те «соответствуют условиям современной жизни евреев» (Ausubel N.The Book of Jewish Knowledge). Они используют иврит и английский язык в своих богослужениях и придерживаются строгих правил в отношении пищи (кашру́т). Мужчинам и женщинам разрешается сидеть вместе во время богослужений, что не допустимо в ортодоксальном иудаизме.

<sup>39</sup> На протяжении веков евреи неизменно придавали собственному имени Бога огромное значение, хотя по прошествии времени отношение к его использованию в корне изменилось. В книге «Талмуд для всех» А. Коуэн пишет: «К "особому имени" (*шем хамефораш*), то есть тетраграмматону ЙХВХ, которое Бог открыл израильскому народу, относились с особым благоговением» (Cohen A. Everyman's Talmud). К Божьему имени относились с трепетом, поскольку оно представляло и характеризовало самого Бога. Ведь Бог сам объявил свое имя и призвал свой народ произносить его, тем более, в еврейском каноне Библии это имя появляется 6 828 раз. Однако набожные евреи считают неуважительным произносить собственное имя Бога\*.

<sup>40</sup> Относительно древнего раввинского (не основанного на Библии) запрета произносить имя Бога раввин А. Марморштейн в своей книге «Древнее раввинское учение о Боге» пишет: «Когда-то этот запрет [произносить Божье имя] был абсолютно неведом евреям... Ни в Египте, ни в Вавилонии они не знали и не соблюдали предписания, запрещающего произносить имя Бога, тетраграмматон, в повседневных разговорах или приветствиях. Но с III века до н. э. по III век н. э. такой запрет уже существовал и частично соблюдался» (Магтогstein A. The Old Rabbinic Doctrine of God). В более ранний период произносить это имя не только позволялось,

<sup>\*</sup> В «Иудейской энциклопедии» говорится: «Имя ЙХВХ перестали произносить... из-за неверного толкования третьей заповеди "не произноси имени Господа, Бога твоего, попусту" (Исх. 20:7 и Втор. 5:11), тогда как истинный ее смысл — "не клянись ложно именем ЙХВХ, Бога твоего"» (Encyclopaedia Judaica).

<sup>39.</sup> а) Почему имя Бога столь значимо? б) Почему евреи перестали произносить Божье имя?

<sup>40.</sup> Что говорят некоторые ученые об использовании Божьего имени?

но и, по словам А. Коуэна, «было время, когда даже простые люди поощрялись свободно и открыто его использовать... Предположительно, это делалось с целью отличить евреев от [неевреев]».

<sup>41</sup> Откуда же тогда возник запрет на оглашение Божьего имени? Раввин А. Марморштейн отвечает: «Под влиянием эллинизма, противящегося религии евреев, а также вероотступнического священства и знати возникло правило не произносить тетраграмматон в Святилище [в Иерусалимском храме]». В пылу рвения не произносить попусту имени Господа они подавляли всякие попытки употреблять это имя и тем самым устраняли или затушевывали то, что отличает истинного Бога от всех других богов. Под натиском религиозной оппозиции и вероотступников евреи перестали употреблять Божье имя.

 $^{42}$  Однако, как говорит А. Коуэн, «в библейские времена люди смело произносили [Божье имя] в повседневной речи». В Бытии 12:8 сказано, что патриарх еврейского народа Авраам «призвал имя Господа». Большинство тех, кто писал еврейскую Библию, свободно и в то же время уважительно использовали имя Бога вплоть до написания книги пророка Малахии в V веке до н. э. (Руфь 1:8,9,17).

<sup>43</sup> Нет никаких сомнений в том, что в древности евреи писали и произносили Божье имя. Марморштейн признает, что позднее положение изменилось: «В первой половине III века до н. э. произошла большая перемена в

<sup>41.</sup> Из-за чего, по словам одного раввина, Божье имя перестали употреблять?

<sup>42.</sup> Как Библия свидетельствует о том, что имя Бога употреблялось? 43. а) В чем нет никаких сомнений относительно Божьего имени? 6) Каково одно из последствий того, что евреи отказались от Божьего имени?

# Некоторые важные праздники и традиции

Большинство еврейских праздников основаны на Библии и обычно связаны либо со сбором урожая, либо с историческими событиями.

- Ша́ббат (суббота) седьмой день еврейской недели, от захода солнца в пятницу до захода солнца в субботу. Считается, что он освящает всю неделю. Обязательное его соблюдение (посещение синагоги, чтение Торы и молитва) важная часть религиозной жизни (Исход 20:8—11).
- Йом-Кипу́р день искупления, торжественный праздник, время поста и раздумий. Завершает «Десять дней раскаяния», начинающихся еврейским Новым годом (Рош ха-Ша́на), который приходится на сентябрь по светскому календарю (Левит 16:29—31; 23:26—32).
- Су́ккот (фото вверху справа) праздник кушей или праздник собирания плодов. Отмечается в октябре, знаменует сбор урожая и завершение земледельческого года (Левит 23:34—43; Числа 29:12—38; Второзаконие 16:13—15).
- Хану́ка праздник освящения. Отмечается в память о повторном освящении Иерусалимского храма в декабре 165 года до н. э. (после победы Маккавеев и свержения сирийско-греческого гос-



подства). В этот праздник восемь дней горят свечи.

- Пурим праздник жребиев. Празднуется в конпе февраля начале марта в память спасения евреев от попытки генопида евреев, предпринятой Аманом в V веке до н. э. в Персии (Есфирь 9:20—28).
- Пе́сах еврейская Пасха. Была установлена в память освобождения израильтян из египетского рабства (1513 до н. э). Это самый великий и самый древний еврейский праздник, который отмечается 14 нисана (по еврейскому календарю) и обычно выпадает на конец марта или начало апреля. Каждая

еврейская семья совершает ритуальную трапезу, седер. Всю пасхальную неделю использование дрожжевых продуктов запрещено. Это время называется праздником опресноков (мацот).

# Некоторые традиции и обряды

- Обрезание важный религиозный обряд. Делается новорожденным мальчикам на восьмой день. Часто его называют Заветом Авраама, поскольку оно — знак Божьего завета с ним. Мужчины, которые обращаются в иудаизм, должны быть обрезаны (Бытие 17:9—14).
- Бар-ми́пва (букв. «сын заповеди»). Этим термином обозначается «достижение совершеннолетия в религиозном и юридическом отношении, а также обряд, официально совершаемый над мальчиками в возрасте 13 лет и одного дня» (Encyclopaedia Judaica). Этот обряд вошел в религиозную жизнь евреев лишь в XV веке н. э. (фото внизу).





- Мезу́за (фото вверху) футляр, прикрепляемый на правой стороне дверного косяка. По нему обычно легко узнать дом, где живут евреи. В этот футляр вложен небольшой пергаментный свиток с написанными на нем словами из Второзакония 6:4—9 и 11:13—21. Мезузу также прикрепляют к двери каждой жилой комнаты.
- Ермо́лка маленькая круглая шапочка для мужчин. «Ортодоксальные евреи... придерживаются традиции покрывать голову как внутри, так и вне синагоги» (Encyclopaedia Judaica). В Танахе нигде не говорится о том, что во время богослужения нужно покрывать голову, поэтому, согласно Талмуду, соблюдение этой традиции оставляется на личное усмотрение. Хасидские женщины либо постоянно носят головной убор, либо бреют голову и носят парик.

отношении к имени Бога, которая значительно повлияла на еврейскую богословскую и философскую мысль и последствия которой ощущаются и по сей день». Устранение имени Бога способствовало тому, что представление о некоем безликом Боге образовало вакуум, который быстро заполнился учением христианских перквей о Троице\* (Исход 15:1—3).

<sup>44</sup> Отказ от употребления Божьего имени обесценивает поклонение истинному Богу. Как сказал один комментатор, «когда Бога называют Господом, это верно, но, к сожалению, его образ становится холодным и безликим... Необходимо осознавать, что, переводя слова ЙХВХ и "Адонай" словом "Господь", переводчик вносит во многие места Ветхого Завета ноту формальности, и Бог становится абстрактным и далеким, что совершенно не соответствует исходному тексту» (Dentan R. The Knowledge of God in Ancient Israel). Как печально, что столь важное и величественное имя Яхве, или Иегова, удалено из многих переводов Библии, тогда как оно тысячи раз неизменно появляется в древнееврейском тексте! (Исаия 43:10—12).

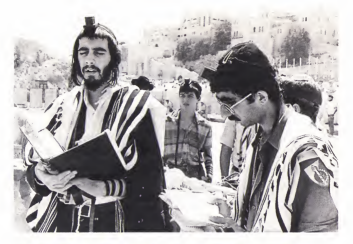
## Все еще в ожидании Мессии?

 $^{45}$  В Еврейских Писаниях содержится множество пророчеств, которые давали евреям, жившим около 2 000

<sup>\*</sup> Гебраист, профессор богословия Джордж Ховард из Университета птата Джорджия говорит: «С течением времени эти две фигуры [Бот и Христос] слились воедино так, что часто их уже нельзя было отличить друг от друга. Возможно, именно устранение тетраграмматона вызвало христологические и тринитарные споры, будоражившие церковь в первые века нашей эры. Как бы то ни было, похоже, что удаление тетраграмматона породило религиозную атмосферу, резко отличавшуюся от той, которая царила в период Нового Завета в І веке» (Biblical Archaeology Review, 03/1978).

<sup>44.</sup> К чему еще привело то, что евреи отказались от имени Бога?

<sup>45.</sup> Какие есть библейские основания для веры в Мессию?



Набожные евреи, носящие на лбу и на руке коробочки с текстами молитв — тфилин, или филактерии

лет назад, надежду на Мессию. Во 2 Царств 7:11—16 указывается, что Мессия будет потомком Давида. В Исаии 11:1—10 говорится, что во время его правления на всей земле восторжествует праведность и мир. Согласно Даниила 9:24—27, можно было вычислить время появления Мессии и его смерти.

<sup>46</sup> В І веке евреи находились в ожидании Мессии. Они верили, что это будет «наделенный харизмой потомок Давида, которого Бог воздвигнет, чтобы сокрушить иго язычников [римлян], восстановить и возглавить израильское царство» (Encyclopaedia Judaica). Однако воинственный Мессия, которого ожидали евреи, так и не появился.

<sup>47</sup> В «Новой британской энциклопедии» отмечается, что мессианская надежда для евреев была жизненно

<sup>46, 47.</sup> а) Какого Мессию ожидали евреи, жившие под игом римлян? б) Как изменились мессианские ожидания евреев?

необходима, она сплачивала их и помогала претерпевать все беды и испытания. В ней говорится: «Евреи и их религия в значительной степени выжили благодаря твердой надежде на Мессию и на лучшее будущее». Однако в эпоху развития современного иудаизма (XVIII—XIX века) многие евреи перестали ждать Мессию. В итоге после холокоста многие из них потеряли терпение и надежду. Мессианские ожидания стали для них некоей обузой и превратились в символ грядущей новой эры, мира и благоденствия. С тех пор евреи в целом уже не верят в Мессию как в личность.

<sup>48</sup> Такой новый религиоэный взгляд, далекий от мессианских надежд, порождает серьезные вопросы: было ли ошибкой то, что иудеи тысячелетиями верили в Мессию как в личность? Что приведет человека к истинному Богу: иудаизм древних времен с примесью греческой философии? Или иудаизм без Мессии, разные формы которого появились в течение последних 200 лет? А может, все-таки есть иной путь, неизменно и точно держащийся мессианской надежды?

<sup>49</sup> Чтобы разобраться в этих вопросах, мы предлагаем евреям, искренне чтящим Бога, еще раз вернуться к вопросу мессианства Иисуса из Назарета — но не такого, каким представляют его христианские церкви, а каким его описывают евреи в Греческих Писаниях. Зачастую Иисуса отвергают из-за небиблейского учения о Троице, чуждого любому еврею, твердо верящему непреложной истине: «Господь, Бог наш, Господь один» (Второзаконие 6:4). Поэтому мы призываем вас непредвзято прочитать следующую главу и познакомиться с Иисусом, о котором рассказывают Греческие Писания.

<sup>48.</sup> Какие закономерные вопросы возникают относительно иудаизма?

<sup>49.</sup> К чему призываются евреи, искренне чтящие Бога?

# **Христианство** К Богу по стопам Христа?

Рассмотрев ряд известных религий, мы обнаружили, что в основе их всех, за исключением иудаизма, лежат мифы. Обратим теперь внимание еще на одну религию, предлагающую путь к Богу,— христианство. На чем основано оно: на мифах или исторических фактах?

СОЗДАЛО ли христианство себе доброе имя?\* На ум приходят войны, инквизиция, крестовые походы, религиозное лицемерие... Многие искренние люди, в том числе мусульмане, указывая на упадок и моральное разложение в западном «христианском» мире, не приемлют эту религию. Очевидно, что так называемые христианские страны, утратив моральный якорь, гонимые ветрами безверия, алчности и потакания своим желаниям, потерпели духовное крушение.

<sup>2</sup> Исконное христианство сильно отличалось от

<sup>\*</sup> Понятие «христианство» используется в этой книге в двух разных значениях: 1) разрозненные религии христианского мира, приверженцы которых считают себя последователями Христа, и 2) религиозная жизнь и путь к Богу, которым на самом деле учил Иисус Христос.

<sup>1.</sup> а) Почему репутация христианства неоднозначна? б) На какие нехристианские дела церквей указывают многие люди?

<sup>2, 3.</sup> а) Чем поведение первых христиан отличалось от того, как сегодня живут люди в так называемых христианских странах? б) Какие вопросы рассматриваются в этой главе?

сегодняшнего христианства, известного своим духом вседозволенности. Об этом пишет профессор Элейн Пейджелз в своей книге «Адам, Ева и Змей»: «Многие христиане первых четырех веков гордились своими строгими нормами половой морали, сторонились полигамии (а часто и разводов, дозволенных иудейской традицией), внебрачных связей, обычных у соседних языческих народов, в том числе проституции и гомосексуализма» (Pagels E. Adam, Eve, and the Serpent).

<sup>3</sup> Поэтому естественно возникают вопросы: согласуется ли прошлое и нынешнее состояние христианства с тем, чему учил Иисус Христос? Что это был за человек? Помог ли он людям приблизиться к Богу? Был ли он тем Мессией, о котором писали древнееврейские пророки? Вот некоторые из вопросов, на которые предстоит ответить.

### Иисус. Мессия ли он?

<sup>4</sup> Ранее в нашей книге отмечалось, что в основе практически всех широко известных религий лежат мифы. Однако в предыдущей главе, рассматривая истоки иудаизма, мы говорили не о мифах, а о реальных людях — Аврааме, его предках и потомках. Основатель христианства, Иисус Христос, тоже не вымысел, а историческая личность. (Смотрите рамку на странице 237.)

<sup>5</sup> В первом стихе Нового Завета (Христианских Греческих Писаний; смотрите рамку на странице 241) говорится: «Книга происхождения Иисуса Христа, сына Давида, сына Авраама» (Матфея 1:1). Эту родословную

<sup>4.</sup> Чем христианство в своей основе отличается от других религий?

<sup>5.</sup> а) Какие три звена родословной Иисуса доказывают, что он обещанное «семя» Авраама? 6) Кто участвовал в написании Христианских Греческих Писаний?

# Был ли Христос?

«Является ли история жизни основателя христианства произведением человеческой боли, воображения и надежды — мифом, сопоставимым с легендами о Кришне, Осирисе, Аттисе, Адонисе, Дионисе и Митре? [...] Кажется, что его [Христа] существование не оспаривали даже самые яростные языческие или иудейские противники нарождающегося христианства» (Дюрант В. Цезарь и Христос).

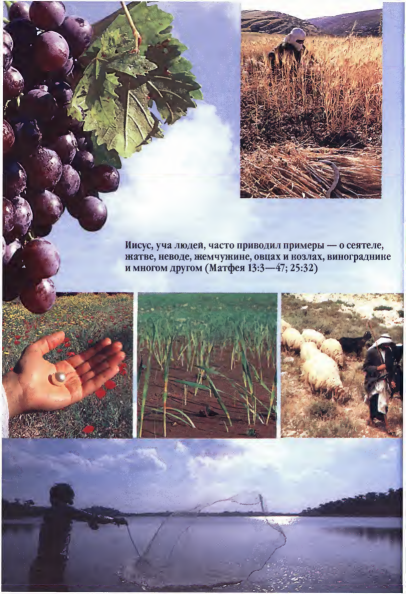
Римский историк Светоний (ок. 69—140 н. э.) писал об императоре Клавдии: «Иудеев, постоянно волнуемых Хрестом [Христом], он изгнал из Рима». Это произошло в 50 году н. э. (Гай Светоний Транквилл. Жизнь двенадцати цезарей; сравните Деяния 18:1, 2.) Обратите внимание на то, что Светоний не выражал сомнений относительно су-

ществования Христа. Первые христиане, зная, что их вера подкрепляется историческими фактами, ревностно благовествовали вопреки жестоким преследованиям. Вряд ли они стали бы рисковать своей жизнью ради какого-то мифа. Смерть и воскресение Христа произошли при их жизни, и некоторые из них были очевидцами тех событий.

Историк Вил Дюрант пришел к выводу: «Чтобы немногие простые люди за время жизни одного поколения смогли выдумать столь мощную и привлекательную личность, столь возвышенную этику и столь вдохновляющее провидение человеческого братства, все это было бы чудом куда более великим, нежели любое из чудес, записанное в Евангелиях».

Галилея, область древней Палестины. Здесь Иисус Христос проповедовал и совершал чудеса





составил Матфей — бывший сборщик податей, тоже еврей, прямой ученик и биограф Христа. Выдумал ли он ее? Нет. В последующих 15 стихах приводится родословная его предков, от Авраама до «Иосифа, мужа Марии, от которой родился Иисус, называемый Христом». Это свидетельствует о том, что Иисус действительно был потомком Авраама, Иуды и Давида. Указанные три звена его родословной согласуются с пророчеством о «семени» из Бытия 3:15, а также с пророчествами о «семени» Авраама (Бытие 22:18; 49:10; 1 Паралипоменон 17:11).

<sup>6</sup> В пользу мессианства Иисуса свидетельствует и место его рождения. Матфей пишет: «Во дни царя Ирода в Вифлееме Иудейском родился Иисус» (Матфея 2:1). Этот же факт подтверждает и Лука, врач. Вот что он говорит о приемном отце Иисуса: «Иосиф тоже пошел из Галилеи, из города Назарета, в Иудею, в город Давида, называемый Вифлеем, потому что он был из дома и семьи Давида, чтобы записаться с Марией, которая стала его женой и скоро должна была родить» (Луки 2:4, 5).

<sup>7</sup> Чем примечательно то, что Иисус родился не в Назарете или каком-нибудь другом городе, а в Вифлееме? Тем, что в VIII веке до н. э. древнееврейский пророк Михей предсказал: «И ты, Вифлеем-Ефрафа, мал ли ты между тысячами Иудиными? Из тебя произойдет Мне Тот, Который должен быть Владыкою в Иэраиле и Которого происхождение из начала, от дней вечных» (Михей 5:2). Итак, место рождения Иисуса стало одним из доказательств того, что он — обещанное Семя, Мессия (Иоанна 7:42).

<sup>6, 7.</sup> Чем примечательно то, что Иисус родился в Вифлееме?

<sup>8</sup> На Иисусе исполнилось множество других пророчеств из Еврейских Писаний, и это тоже указывает на то, что он — долгожданный Мессия. С этими библейскими пророчествами можно познакомиться подробнее\*. Теперь же обратим внимание на служение Иисуса Христа и на весть, которую он нес людям.

### Жизнь Христа указывает путь

<sup>9</sup> Согласно Библии, Иисус воспитывался в обычной еврейской семье, ходил в местную синагогу и в Иерусалимский храм (Луки 2:41—52). Когда ему исполнилось 30 лет, он начал свое служение. Первым делом он пришел к своему троюродному брату Иоанну, который окунал евреев в воды Иордана в знак раскаяния. Лука пишет: «В то время как крестился весь народ, крестился и Иисус; и когда он молился, открылось небо, и святой дух в телесном виде, подобно голубю, опустился на него, и с неба раздался голос: "Ты — Сын мой, возлюбленный, я одобряю тебя"» (Луки 3:21—23; Иоанна 1:32—34).

<sup>10</sup> Теперь, как Сын Бога, помазанник, Иисус приступил к служению. Он ходил по Галилее и Иудее, проповедуя о Божьем Царстве, исцеляя больных и совершая другие чудеса. Он служил безвозмездно, не стремясь обогатиться или возвеличиться. Напротив, Иисус сказал, что счастливее тот, кто отдает, чем тот, кто

<sup>\*</sup> Смотрите рамку на странице 245, а также статью «Мессия» в труде «Понимание Писания», изданном Свидетелями Иеговы на многих языках.

<sup>8.</sup> Какие пророчества исполнились на Иисусе Христе?

<sup>9.</sup> а) Как Иисус начал свое служение? б) Из чего видно, что Иисус снискал Божье благоволение?

<sup>10, 11.</sup> а) Чему и как учил Иисус Христос? б) Как Иисус подчеркнул важность имени своего Отца?

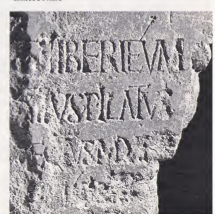
# Кто написал Библию?

Христианский канон Библии включает в себя 39 книг Еврейских Писаний (смотрите рамку на странице 220), или Ветхий Завет, и 27 книг Христианских Греческих Писаний, соответственно, Новый Завет\*. Можно сказать, что Библия — это мини-библиотека, состоящая из 66 книг, которые на протяжении 1 600 лет (с 1513 года до н. э. по 98 год н. э.) писали примерно 40 человек.

Греческие Писания содержат четыре Евангелия, рассказывающие о жизни Иисуса Христа и о благой вести, которую он проповедовал. Два Евангелия были написаны прямыми учениками Христа: сборщиком податей Матфеем и рыбаком Иоанном. Два его последователями Марком и Лукой, врачом (Колоссянам 4:14). За Евангелиями следуют Деяния апостолов, которые повествуют о миссионерской деятельности первых христиан. Составителем этой книги был тоже Лука. Далее идут 14 писем апостола Павла отлельным христианам и пелым собраниям, а также письма Иакова, Петра, Иоанна и Иуды. Последнюю книгу, Откровение, написал Иоанн.

То, что столько людей, живших в разные времена и в разной культурной среде, смогли написать такое гармоничное произведение, неопровержимо доказывает, что Библия — не плод человеческого гения, но Слово самого Бога. Библия говорит о себе: «Все Писание вдохновлено Богом и полезно для обучения». Это значит, что Священное Писание было написано под действием святого духа, Божьей действующей силы (2 Тимофею 3:16, 17).

Частично уцелевшая латинская надпись времен Римской империи содержит имя Понтия Пилата (во второй строчке: «...IVS PILATVS»). Этим подтверждается библейское повествование, согласно которому он был влиятельной фигурой в Палестине



<sup>\*</sup> Католическая Библия содержит дополнительные книги, называемые апокрифами, которые евреи и протестанты не считают каноническими.

получает. Делу проповеди он обучал и своих последователей (Матфея 8:20; 10:7—13; Деяния 20:35).

<sup>11</sup> Если обратить внимание на весть Иисуса и на то, как он ее преподносил, можно увидеть, насколько это отличается от стиля многих проповедников христианских церквей. Он не пытался увлечь массы на волне эмоций и не запугивал людей адскими муками. Напротив, Иисус обращался к разуму посредством прит-

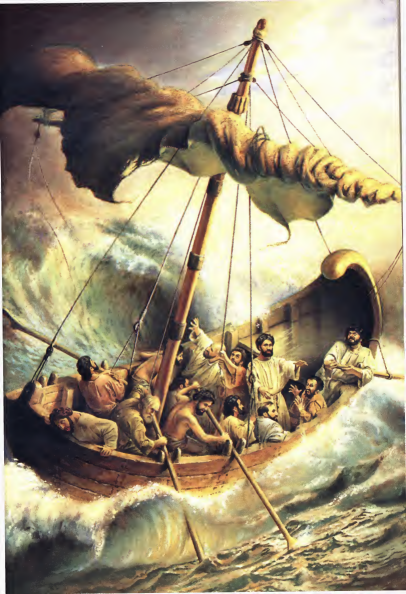
чей и наглядных примеров из повседневной жизни, которые надолго запечатлевались в умах и сердцах слушателей. Его Нагорная проповедь — яркий пример того,

С помощью силы Бога Иисус совершил много чудес, например усмирил бурю ▶

чему и как он учил. В этой проповеди Иисус дал образец молитвы. Упомянув в ней прежде всего об освящении Божьего имени, он ясно показал, что должно быть главным в жизни христианина (Матфея 5:1—7:29; 13:3—53; Луки 6:17—49; смотрите рамку на страницах 258—259).

<sup>12</sup> В обращении со своими учениками и с другими людьми Иисус проявлял любовь и сострадание (Марка 6:30—34). Проповедуя Божье Царство, он также являл образец любви и смирения. Поэтому в последние часы жизни он мог сказать своим ученикам: «Даю вам новую заповедь, чтобы вы любили друг друга; чтобы как я возлюбил вас, так и вы любили друг друга. По тому узнают все, что вы мои ученики, если между вами будет любовь» (Иоанна 13:34, 35). Так что суть истинного христианства — самоотверженная любовь, основанная на Божественной морали (Матфея 22:37—40).

<sup>12.</sup> а) Как Иисус Христос проявлял любовь, уча людей и общаясь с ними? б) Насколько бы изменился мир, если бы каждый проявлял христианскую любовь?



На практике это означает, что христианину следует любить даже своих врагов, хотя он и ненавидит их элые дела (Луки 6:27—31). Только подумайте — насколько бы изменился мир, если бы каждый человек проявлял такую любовь! (Римлянам 12:17—21; 13:8—10).

<sup>13</sup> Учение Иисуса не сравнить с этикой или философией, которым учили Конфуций и Лао-цзы. К тому же он, в отличие от Будды, не учил, что человек через познание и просветление самостоятельно может обрести спасение. Напротив, Христос утверждал, что спасение людям дает Бог: «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал своего единородного Сына, чтобы каждый, кто проявляет в него веру, не погиб, но имел вечную жизнь. Потому что Бог послал в мир своего Сына не для того, чтобы судить мир, но чтобы мир был спасен через него» (Иоанна 3:16, 17).

<sup>14</sup> И словом и делом отражая любовь Отца, Иисус побуждал людей приблизиться к Богу. Не зря он сказал одному из апостолов: «Я — путь, и истина, и жизнь. Никто не приходит к Отцу иначе, как только через меня. [...] Кто видел меня, видел и Отца. Как же ты говоришь: "Покажи нам Отца"? Или ты не веришь, что я в единстве с Отцом и Отец в единстве со мной? Слова, которые я вам говорю, говорю не от себя, но Отец, пребывающий в единстве со мной, совершает свои дела. [...] Вы слышали, что я сказал вам: я ухожу и приду к вам опять. Если бы вы любили меня, то обрадовались бы, что я иду к Отцу, потому что Отец больше меня» (Иоанна 14:6—28). Именно Иисус — «путь, и истина, и жизнь», ведь он помогал еврейскому

<sup>13.</sup> Чем учения Христа отличаются от учений Конфуция, Лао-цзы и Будды?

<sup>14.</sup> Почему Иисус мог сказать: «Я — путь, и истина, и жизнь»?

# Библейские пророчества о Мессии

| Пророчество                  | Событие                                      | Исполнение                                           |
|------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| Быт. 49:10                   | Из колена Иуды                               | Матф. 1:2—16; Луки 3:23—33                           |
| Пс. 131:11;<br>Ис. 9:7       | Из рода Давида,<br>сын Иессея                | Матф. 1:1, 6—16; 9:27;<br>Деян. 13:22, 23            |
| Мих. 5:2                     | Рожден в Вифлееме                            | Луки 2:4—11; Иоан. 7:42                              |
| Ис. 7:14                     | Рожден девственницей                         | Матф. 1:18—23; Луки 1:30—35                          |
| Oc. 11:1                     | Вызван из Египта                             | Матф. 2:15                                           |
| Ис. 61:1, 2                  | Послан благовествовать                       | Луки 4:18—21                                         |
| Ис. 53:4                     | Понес наши болезни                           | Матф. 8:16, 17                                       |
| Пс. 68:10                    | Ревностен к дому Иеговы                      | Матф. 21:12, 13; Иоан. 2:13—17                       |
| Ис. 53:1                     | В него не поверили                           | Иоан. 12:37, 38; Рим. 10:11, 16                      |
| Зах. 9:9;<br>Пс. 117:26      | Провозглашен царем,<br>идущим во имя Иеговы  | Матф. 21:1—9; Мар. 11:7—11                           |
| Ис. 28:16;<br>Пс. 117:22, 23 | Отвергнут, но стал<br>краеугольным камнем    | Матф. 21:42, 45, 46;<br>Деян. 3:14; 4:11; 1 Пет. 2:7 |
| Пс. 40:10;<br>108:8          | Предан одним из апостолов                    | Матф. 26:47—50;<br>Иоан. 13:18, 26—30                |
| 3ax. 11:12                   | Предан за 30 серебряных монет                | Матф. 26:15; 27:3—10;<br>Мар. 14:10, 11              |
| Ис. 53:8                     | Судим и приговорен к смерти                  | Матф. 26:57—68; 27:1, 2, 11—26                       |
| Ис. 53:7                     | Не отвечал на обвинения                      | Матф. 27:12—14; Мар. 14:61;<br>15:4, 5               |
| Пс. 68:5                     | Ненавидим без причины                        | Луки 23:13—25; Иоан. 15:24, 25                       |
| Ис. 50:6;<br>Мих. 5:1        | Избит и оплеван                              | Матф. 26:67; 27:26, 30;<br>Иоан. 19:3                |
| Пс. 21:19                    | Об одежде его брошен<br>жребий               | Матф. 27:35; Иоан. 19:23, 24                         |
| Ис. 53:12                    | Причислен к беззаконникам                    | Матф. 26:55, 56; 27:38;<br>Луки 22:37                |
| Пс. 68:22                    | Ему дали уксус с желчью                      | Матф. 27:34, 48; Мар. 15:23, 36                      |
| Пс. 21:2                     | Оставлен Богом                               | Матф. 27:46; Мар. 15:34                              |
| Пс. 33:21;<br>Исх. 12:46     | Ни одна его кость<br>не переломлена          | Иоан. 19:33, 36                                      |
| Ис. 53:5;<br>Зах. 12:10      | Пронзен                                      | Матф. 27:49; Иоан. 19:34, 37;<br>Отк. 1:7            |
| Ис. 53:5, 8,<br>11, 12       | Умер жертвенной смертью,<br>понес наши грехи | Матф. 20:28; Иоан. 1:29;<br>Рим. 3:24; 4:25          |
| Ис. 53:9                     | Похоронен у богатого                         | Матф. 27:57—60; Иоан.<br>19:38—42                    |
| Иона 2:1, 11                 | Три дня в могиле, воскрешен                  | Матф. 12:39, 40; 16:21; 17:23;<br>27:64              |

народу вернуться к Отцу, истинному Богу, Иегове. То, что Бог из своей любви послал на землю этот светоч истины, открыло людям особую возможность найти к Иегове путь (Иоанна 1:9—14; 6:44; 8:31, 32).

 $^{15}$  Помня об этой роли Христа, Павел обратился к грекам в Афинах со словами: «От одного человека он

[Бог] сотворил всякий человеческий народ для обитания по всему лицу земли, установив определенные времена и пределы обитания людей, чтобы они искали Бога, не ощутят ли его и не найдут ли, хотя он и не далеко от каждого из нас. Ибо им мы живем, и движемся, и существуем» (Деяния 17:26—28). Найти Бога возможно, если стремиться к этому и прилагать усилия (Матфея 7:7, 8). О Боге и его любви свидетельствует Земля — созданный им прекрасный



Тетраграмматон, или четыре согласные ЙХВХ (Иегова)

дом для огромного множества живых существ. Из любви он посылает и праведным, и неправедным все необходимое для жизни. К тому же Иегова дал людям свое Слово, Библию, а также Сына в качестве искупительной жертвы за них\*. Таким образом Бог помогает людям найти путь к нему (Матфея 5:43—45; Деяния 14:16, 17; Римлянам 3:23—26).

<sup>16</sup> Конечно, христианская любовь должна проявляться не только в словах, но, что еще важнее, в делах.

<sup>\*</sup> Важное библейское учение об искуплении будет обсуждаться в 15-й главе.

<sup>15.</sup> а) Только при каком условии мы можем найти Бога? 6) Как наша планета свидетельствует о Божьей любви?

<sup>16, 17.</sup> В чем должна проявляться истинная христианская любовь?

Апостол Павел писал: «Любовь долготерпелива и добра. Любовь не ревнива, не хвастлива, она не превозносится, не ведет себя неприлично, не ищет своего, не раздражается, не ведет счет обидам, не радуется неправедности, а радуется истине; все переносит, всему верит, на все надеется, все стойко претерпевает. Любовь никогда не проходит» (1 Коринфянам 13:4—8).

<sup>17</sup> Иисус Христос также подчеркнул, насколько важно возвещать о Небесном Царстве — Божьем правительстве над послушным человечеством (Матфея 10:7; Марка 13:10).

### Каждый христианин — благовестник

18 В Нагорной проповеди Иисус Христос подчеркнул, что долг каждого — нести свет людям словами и делами: «Вы — свет миру. Не может укрыться город, расположенный на горе. И когда зажигают светильник, ставят его не под мерный сосуд, а на подставку, и он светит всем в доме. Так и ваш свет пусть светит перед людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего, который на небесах» (Матфея 5:14—16). Христос подготавливал своих учеников к служению, показывая, как нужно проповедовать и учить людей. О чем же они говорили? О том же, о чем проповедовал сам Иисус, — о Царстве Бога, которое будет справедливо править всей землей. Однажды Иисус сказал: «И другим городам я должен возвещать благую весть о царстве Бога, ибо для этого я послан» (Луки 4:43; 8:1; 10:1—12). Говоря о признаке последних дней, он заметил: «Будет проповедана эта благая

<sup>18.</sup> а) Что подчеркнул Иисус Христос в Нагорной проповеди? б) В чем состоит долг каждого христианина? в) Как Иисус подготавливал своих учеников к служению и о чем они должны были проповедовать?

весть о царстве по всей обитаемой земле для свидетельства всем народам, и тогда придет конец» (Матфея 24:3—14).

<sup>19</sup> В 33 году н. э. прямо перед вознесением на небо воскресший из мертвых Иисус заповедал ученикам: «Дана мне вся власть на небе и на земле. А потому идите и подготавливайте учеников во всех народах, крестя их во имя Отца, и Сына, и святого духа, уча их соблюдать все, что я повелел вам. И вот, я с вами во все дни до завершения этой системы вещей» (Матфея 28:18—20). Поэтому христианство с самого начала было религией прозелитичной, то есть активно привлекающей к себе людей. Это вызывало гнев и зависть приверженцев преобладавших в то время греческих и римских культов, основанных на мифах. Гонения, которым Павел подвергся в Эфесе, зримо это подтверждают (Деяния 19:23—41).

<sup>20</sup> Давайте теперь поговорим о том, что, согласно вести о Царстве Бога, ждет умерших? Что об этом говорил Иисус? Призывал ли он своих последователей спасать свою «бессмертную душу» от «адских мук»? (Матфея 4:17).

#### Надежда на вечную жизнь

<sup>21</sup> Что ожидает человека после смерти? Мы получим верное представление об этом, если вспомним, что говорил и делал Иисус, когда умер его друг Лазарь. Направляясь в его дом, он сказал ученикам:

<sup>19, 20.</sup> а) Почему истинные христиане всегда были деятельными, ревностными проповедниками? б) Какие вопросы нуждаются в разъяснении?

<sup>21, 22.</sup> а) С чем Иисус Христос сравнил смерть — состояние, в котором был Лазарь,— и почему? б) Какую належду выразила Марфа, когда ее брат умер?

«Лазарь, друг наш, уснул, но я иду, чтобы разбудить его» (Иоанна 11:11). Обратите внимание, что смерть Иисус уподобил сну. Когда мы крепко спим, то не знаем, что происходит вокруг, поэтому в Екклесиасте 9:5 сказано: «Живые знают, что умрут, а мертвые ничего не знают».

<sup>22</sup> Хотя Лазарь был мертв четыре дня, Иисус, как мы видим, ничего не говорил о его душе — была ли она на небе, в аду или в чистилище. Когда Иисус пришел в Вифанию и Марфа, сестра покойного, вышла встретить его, он сказал ей: «Встанет брат твой». Что она ему ответила? Сказала ли она, что ее брат уже на небе? Вот ее слова: «Знаю, что встанет при воскресении, в последний день». Из этого следует, что евреи тогда верили в воскресение мертвых для жизни на земле (Иоанна 11:23, 24, 38, 39).

<sup>23</sup> Иисус сказал: «Я — воскресение и жизнь. Кто проявляет в меня веру, даже если и умрет, оживет, и каждый живуший и проявляющий в меня веру не умрет никогда. Веришь ли этому?» (Иоанна 11:25, 26). В доказательство своих слов Иисус подошел к пещере, где был похоронен Лазарь, и позвал его громким голосом. И на глазах у изумленных сестер Лазаря Марфы и Марии, а также всех собравшихся он вышел оттуда живой. «После этого многие из иудеев, которые пришли к Марии и видели, что он [Иисус] сделал, поверили в него. [...] И народ, который был с ним, когда он позвал Лазаря из памятного склепа и воскресил его из мертвых, не переставал свидетельствовать» (Иоанна 11:45; 12:17). Они своими глазами видели чудо и свидетельствовали

<sup>23.</sup> Какое чудо совершил Иисус и какое действие это произвело на всех присутствовавших?

всем, что это правда. Судя по всему, старшие священники и фарисеи тоже в этом не сомневались: в Библии говорится, что они задумали убить Иисуса, так как «этот человек совершает много знамений» (Иоанна 11:30—53).

<sup>24</sup> Где же был Лазарь все четыре дня, когда был мертв? Нигде. Он был в бессознательном состоянии, спал смертным сном в могиле, ожидая воскресения. Иисус из любви чудом воскресил его из мертвых. Разве Лазарь сообщил, что в течение этих четырех дней он был на небе, в аду или в чистилище? Иоанн ничего об этом не пишет. Почему? Просто потому, что у него не было бессмертной души, которая бы куда-то переселялась\* (Иов 36:14; Иезекииль 18:4).

<sup>25</sup> Поэтому, когда Иисус Христос говорил о вечной жизни, он имел в виду бессмертных духовных созданий, которые будут воскрешены к жизни на небе, чтобы царствовать с ним, а также людей, которые будут вечно жить на райской земле под правлением этого Царства<sup>#</sup> (Луки 23:43; Иоанна 17:3). Бог, как обещал, будет, образно говоря, обитать с людьми, что принесет им множество благословений на земле. Но все это сбудется

<sup>\*</sup> Выражения «бессмертная душа» в Библии нет. Греческие слова, переводимые как «бессмертный» и «бессмертие», появляются в Библии только 3 раза и относятся не к тому, что дано человеку изначально, а к духовному телу, которое получают или в которое «облекаются». Такие тела получают Христос и христиане-помазанники, которые становятся его соправителями в небесном Царстве (1 Коринфянам 15:53, 54; 1 Тимофею 6:16; Римлянам 8:17; Эфесянам 3:6; Откровение 7:4; 14:1—5).

<sup>#</sup> За более подробной информацией о Царстве Бога обращайтесь к главе 15.

<sup>24.</sup> а) Где Лазарь был четыре дня? б) Что в Библии говорится о бессмертии?

<sup>25.</sup> a) Что имеется в виду, когда Библия говорит о вечной жизни? 6) От чего зависит, исполнятся эти обещания Бога или нет?



В повествовании о воскресении Лазаря нет и намека на бессмертную душу

только при условии, что Иисус действительно был послан на землю и что Бог его одобрял (Луки 22:28—30; Титу 1:1, 2; Откровение 21:1—4).

## Одобряем Богом — и это не миф

<sup>26</sup> Откуда мы знаем, что Бог одобрял Иисуса Хри-

<sup>26.</sup> Какое знаменательное событие произошло на глазах учеников Петра, Иакова и Иоанна?

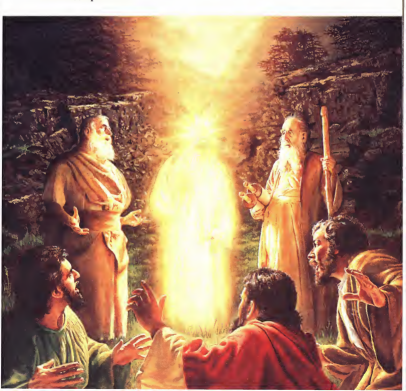
ста? Прежде всего стоит отметить, что, когда Иисус принимал крещение, раздался голос с неба: «Это Сын мой, возлюбленный, я одобряю его» (Матфея 3:17). Позже Бог перед другими свидетелями повторил, что дал Иисусу полномочия. Ученики Христа Петр, Иаков и Иоанн, бывшие галилейские рыбаки, были с ним на горе (вероятно, на горе Ермон, достигающей 2 814 метров в высоту). Тогда их взору предстало нечто необычное: Иисус «преобразился перед ними, и лицо его засияло, как солнце, и одежды его стали ослепительно белыми, как свет. И вот, явились им Моисей и Илия и разговаривали с ним. [...] ...Светлое облако покрыло их и голос из облака сказал: "Это Сын мой возлюбленный, которого я одобряю, слушайте его". Услышав это, ученики пали на свои лица и сильно испугались» (Матфея 17:1—6; 9:28-36).

<sup>27</sup> Все увиденное и услышанное еще раз послужило Петру заверением в Божьей поддержке и значительно укрепило его веру. Позже он писал: «Нет, не искусно вымышленным басням [греч. мифис] последовав рассказали мы вам о силе и присутствии нашего Господа Иисуса Христа, но став очевидцами его величия. Ибо он получил от Бога, Отца, честь и славу, когда величественная слава донесла до него такие слова: "Это сын мой, возлюбленный мой, которого я одобряю". Да, мы слышали эти слова, донесшиеся с неба, когда были с ним на святой горе» (2 Петра 1:16—18). Ученики Иисуса Петр, Иаков и Иоанн — евреи — своими глазами видели чудо преображения Христа и слышали прозву-

<sup>27.</sup> а) Как преображение повлияло на учеников Христа? 6) Почему мы уверены, что Иисус — реальная личность?

чавшее с неба заверение Бога. Их вера зиждилась на том, что они сами видели и слышали, а не на мифах или «иудейских баснях»\* (Матфея 17:9; Титу 1:13, 14; смотрите рамку на странице 237).

Петр, Иаков и Иоанн были свидетелями преображения Иисуса Христа, поэтому знали наверняка, что Бог одобряет его



<sup>\*</sup> Моисей и Илия в видении символизируют Закон и Пророков. За более подробной информацией обращайтесь к статье «Преображение» в труде «Понимание Писания».

### Смерть Христа и снова чудо

<sup>28</sup> В 33 году н. э. Иисус был арестован и предан верховному иудейскому суду. Его ложно обвинили в богохульстве за то, что он называл себя Сыном Бога (Матфея 26:3, 4, 59—67). Поскольку священнослужители хотели убить Иисуса руками светских властей Рима, они послали его к Пилату, на сей раз ложно обвинив в том, что он запрещает платить налоги кесарю и называет себя царем (Марка 12:14—17; Луки 23:1—11; Иоанна 18:28—31).

<sup>29</sup> После того как Иисуса отвели сначала к одному правителю, потом к другому, Понтий Пилат уступил толпе религиозных фанатиков и приговорил Иисуса к смерти. Иисус умер на столбе как презренный преступник, и его тело положили в гробницу. Но через три дня произошло нечто удивительное, от чего скорбь учеников сменилась радостью, и они начали ревностно благовествовать (Иоанна 19:16—22; Галатам 3:13).

<sup>30</sup> Старшие священники, подозревая, что ученики Христа обманут их, пошли к Пилату с просьбой: «Господин, мы вспомнили, что этот самозванец, еще когда был жив, говорил: "Через три дня воскресну". Поэтому прикажи охранять могилу до третьего дня, чтобы его ученики не пришли и не выкрали его и не сказали народу: "Он воскрес из мертвых!" — и будет последний обман хуже первого». Пилат ответил им: «У вас есть стража. Идите и охраняйте, как знаете». Они опечатали вход в могилу и выставили около него стражу (Матфея 27:62—66). Оказалась ли эта охрана надежной?

29. Как умер Иисус?

<sup>28.</sup> В чем Иисуса ложно обвиняли в 33 году н. э.?

<sup>30.</sup> Какие меры предприняло духовенство, чтобы предотвратить обман?

31 На третий день после смерти Христа три женщины пошли к гробнице, чтобы помазать его тело ароматическими маслами. Что же они обнаружили? «Очень рано, в первый день недели, они пришли к памятному склепу, на восходе солнца. И говорили друг другу: "Кто отвалит нам камень от входа в памятный склеп?" Но, взглянув, увидели, что камень отвален, хотя он был очень большим. Войдя в памятный склеп. они увидели, что справа сидит юноша, одетый в длинную белую одежду, и застыли в изумлении. Он сказал им: "Не изумляйтесь. Вы ищете Иисуса-назаретянина, которого распяли на столбе. Он воскрес, его здесь нет. Смотрите, вот место, где его положили. Но идите, скажите его ученикам и Петру: "Он идет вперед вас в Галилею; там увидите его, как он и говорил вам"» (Марка 16:1—7; Луки 24:1—12). Никакая охрана не помогла: Бог воскресил своего Сына, Иисуса! Миф ли это или исторический факт?

<sup>32</sup> Примерно через 22 года после этого события бывший гонитель христиан рассказал о том, что побудило его поверить в воскресение Иисуса: «Ибо я передал вам прежде всего то, что и сам получил,— что Христос умер за наши грехи согласно Писаниям, и что был похоронен, и что на третий день воскрес согласно Писаниям, и что явился Кифе, потом двенадцати. Затем явился более чем пятистам братьям сразу, большинство из которых пребывают доныне, а некоторые уснули смертным сном. Затем явился Иакову, потом всем апостолам» (1 Коринфянам 15:3—7).

<sup>31.</sup> Что случилось, когда верные женщины пришли к гробнице Иисуса?

<sup>32.</sup> Какие веские причины верить в воскресение Христа были у Павла?

Эти слова написал апостол Павел. Он готов был рисковать жизнью ради Христа, ведь о его воскресении свидетельствуют факты, подтвердить которые могли примерно 500 свидетелей. Все они воочию убедились, что Христос воскрес (Римлянам 1:1—4). Павел не сомневался в воскресении Христа еще по одной, более веской причине. Он писал: «А последнему из всех явился и мне, как бы рожденному прежде времени» (1 Коринфянам 15:8, 9; Деяния 9:1—19).

<sup>33</sup> За свою веру первые христиане были готовы принять мученическую смерть на римских аренах. Почему? Они знали, что их вера не основана на мифах, но опирается на исторические факты. Действительно, Иисус был Мессией, то есть Христом. Он был послан на землю Богом. О нем свидетельствовали пророчества. Бог заверил его в своей поддержке. Сохранив преданность Отцу, он умер на столбе, но был воскрешен из мертвых (1 Петра 1:3, 4).

<sup>34</sup> Мы советуем вам прочитать всю 15 главу Первого письма коринфянам и узнать о том, почему Павел верил в воскресение из мертвых и почему такая вера необходима для христиан. Суть его послания выражена в следующих словах: «Но теперь Христос воскрес из мертвых, первый плод из тех, кто уснул смертным сном. Ибо так как смерть — через человека [Адама], то через человека и воскресение мертвых. Ибо как в Адаме все умирают, так и во Христе все оживут» (1 Коринфянам 15:20—22).

<sup>33.</sup> Почему первые христиане были готовы принять мученическую смерть за свою веру?

<sup>34.</sup> Почему, согласно словам апостола Павла, вера в воскресение Христа так важна для христиан?

<sup>35</sup> Итак, воскресение Иисуса Христа имеет определенное предназначение и в итоге принесет благословение всему человечеству\*. Оно позволяет Иисусу исполнить все остальные мессианские пророчества. Вскоре его справедливое правление из невидимой небесной сферы распространится и на землю, очищенную от зла. Тогда, как сказано в Библии, будет «новое небо и новая земля», «отрет... [Бог] всякую слезу с... глаз [людских], и смерти уже не будет, ни скорби, ни вопля, ни боли уже не будет. Прежнее прошло» (Откровение 21:1—4).

## Впереди вероотступничество и гонения

<sup>36</sup> Вскоре после смерти и воскресения Иисуса Христа произошло другое чудо, которое помогло первым христианам благовествовать с новой силой и рвением. В день Пятидесятницы 33 года н. э. Бог излил с небес святой дух, свою действующую силу, на 120 учеников Христа, собравшихся в Иерусалиме. В чем это выразилось? «Явились им языки, как бы огненные, и разделились, и на каждого из них опустился один, и исполнились все святого духа и стали говорить на разных языках, как дух давал им способность говорить» (Деяния 2:3, 4). Собравшиеся в Иерусалиме иудеи и прозелиты, говорившие на иных языках, были поражены, слыша, как эти простые галилеяне прославляют Бога на их родных языках. В результате многие уверовали в

<sup>\*</sup> За подробностями относительно воскресения Христа обращайтесь к книге «Библия: слово Бога или человека?», изданной Свидетелями Иеговы, страницы 78—86.

<sup>35.</sup> Какие благословения Бог обещает для земли и человечества? (Исаия 65:17—25).

<sup>36.</sup> Что произошло в Пятидесятницу 33 года н. э. и что за этим последовало?

## **И**исус Христос и Божье имя

Иисус учил своих последователей молиться: «Отец наш на небесах, да освятится имя твое. Да придет царство твое. Да будет воля твоя и на земле, как на небе» (Матфея 6:9, 10).

Иисус осознавал, насколько значимо имя его Отца. Своим религиозным противникам он сказал: «Я пришел от имени Отца своего, но вы меня не принимаете; если бы другой кто пришел, от своего имени, вы бы его приняли. [...] Я сказал вам, но вы не верите. Дела, которые я совершаю во имя Отца моего,— они свидетельствуют обо мне» (Иоанна 5:43; 10:25; Марка 12:29, 30).

В молитве Иисус сказал: «"Отец, прославь имя свое". И тогда раздался с неба голос: "И прославил, и еще прославлю"».

В другой раз Иисус молился: «Я открыл имя твое людям, которых ты дал мне из мира. Они были твои, и ты дал их мне, и они последовали слову твоему. И я открыл им имя твое и открою, чтобы любовь, которой ты возлюбил меня, была в них и я — в единстве с ними» (Иоанна 12:28; 17:6, 26).

Как еврей, Иисус был хорошо знаком с Писанием, а следовательно, знал имя своего Отца — Иегова, или Яхве. В Писании сказано: «Мои свидетели, Иегова говорит, вы, и раб Мой, которого Я избрал, чтобы вы знали и верили Мне, и разумели, что это Я. Прежде Меня не существовал Бог, и после Меня не будет. ...И свидетели Мои, Иегова говорит, вы, а Я есль Бог» (Исаия 43:10, 12, перевод архим. Макария).

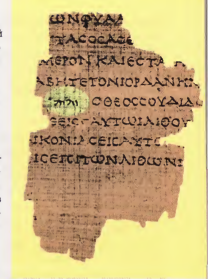
Евреи были избранным народом и свидетелями Бога Иеговы. Иисус принадлежал к этому народу и тоже был свидетелем Иеговы (Откровение 3:14).

Очевидно, к первому веку большинство евреев уже не произносили имя Бога. Однако, согласно некоторым рукописям, первые христиане, пользуясь Септуагинтой, переводом Еврейских Писаний на греческий язык, вероятно, ви-

дели тетраграмматон, стоявший в греческом тексте. Профессор религиоведения, гебраист Джордж Ховард сказал: «Когда христиане, писавшие Новый Завет, встречали Божье имя на древнееврейском в Септуагинте, которую использовала и цитировала новозаветная церковь, они, несомненно, включали тетраграмматон в свои цитаты. Но [поэже], когда имя Бога на древнееврейском удалили из Септуагинты и заменили греческими словами, его удалили и в тех местах, где в Новом Завете цитировалась Септуагинта» (Biblical Archaeology Review, 03/1978).

Поэтому профессор Ховард приходит к выводу, что первые христиане, несомненно, понимали такие тексты, как Матфея 22:44, в которых Иисус цитирует Еврейские Писания своим врагам. Ховард отмечает: «Христиане первого века, вероятно, читали: "Сказал ЙХВХ Господу моему" вместо появившейся впоследствии непонятной и неточной фразы "Сказал Господь Госполу моему..."» (Псалом 109:1).

Обвинения, которые евреи выдвигали против Иисуса Христа спустя столетия после его смерти, свидетельствуют о том, что он использовал Божье имя.



Фрагмент папируса (I вен до н. э.) с именем Бога в гречесном тенсте Септуагинты

По их словам, он совершал чудеса «только потому, что овладел "тайным" именем Бога» (Ausubel N. The Book of Jewish Knowledge).

Иисус, безусловно, знал имя Бога. Несмотря на еврейскую традицию того времени, он, конечно же, произносил его. Он не позволял заменять Божий закон человеческими традициями (Марка 7:9—13; Иоанна 1:1—3, 18; Колоссянам 1:15, 16).

Христа. По их возвращении в родные места благая весть распространилась там с быстротою молнии (Деяния 2:5—21).

<sup>37</sup> Но над христианами сгущались грозовые тучи. Римляне стали опасаться этой новой и, как им казалось, атеистической религии, не почитавшей идолов. Начиная со времен императора Нерона, на христиан обрушились жестокие гонения, не стихавшие в течение первых трех веков нашей эры\*. Многих христиан ожидала смерть на римских аренах ради увеселения императоров и кровожадной толпы, собиравшейся посмотреть, как узников растерзывают дикие звери.

<sup>38</sup> Положение христиан усугубилось еще одним обстоятельством, которое предсказывали апостолы. Петр писал: «Однако были в народе и лжепророки, как и у вас будут лжеучители. Эти самые люди незаметно введут пагубное сектантство и отрекутся от купившего их владельца, навлекая на самих себя скорую погибель» (2 Петра 2:1—3). Речь идет о вероотступничестве — попытке приспособиться к религиозным взглядам, распространенным в Римской империи и отражавшим мышление и философию греков. Как же все это началось? В следующей главе можно найти ответ на этот и другие вопросы (Деяния 20:30; 2 Тимофею 2:16—18; 2 Фессалоникийцам 2:3).

<sup>\*</sup> Римский биограф Светоний (ок. 69—140 н. э.) писал, что во времена Нерона были «наказаны христиане, приверженцы нового и эловредного суеверия».

<sup>37.</sup> Как некоторые римские правители реагировали на только появившуюся христианскую религию?

<sup>38.</sup> Какая новая опасность, согласно пророчествам, подстерегала первых христиан?

## Вероотступничество Путь в тупик

ОЧЕМУ первые 400 лет истории христианства так значимы? Эти годы можно сравнить с детством, когда формируется личность человека и закладывается основание для его дальнейшего развития. Что же нам известно о первых веках существования христианской цер-KBM<sub>5</sub>

2 Прежде чем ответить на этот вопрос, вспомним, о чем говорил Иисус Христос: «Входите через узкие ворота, потому что широка и просторна дорога, ведущая в погибель, и многие идут ею, тогда как узки ворота и тесна дорога, ведущая в жизнь, и немногие находят ее». Иными словами, идти за большинством удобно и легко, путь же праведности — узок и тернист (Матфея 7:13, 14).

<sup>3</sup> На заре христианства перед теми немногими, кто встал на этот путь, был выбор: неуклонно держаться Писания и учения Христа или постепенно сойти на широкий, удобный путь религиозного конформизма. 400 лет истории наглядно показывают, какой путь избрало большинство.

<sup>1, 2.</sup> а) Почему первые 400 лет истории христианства так значимы? б) О каких двух путях говорил Иисус Христос?

<sup>3.</sup> Перед каким выбором стояли ранние христиане?

## Под обаянием философии

<sup>4</sup> Вот что писал историк Вил Дюрант: «Церковь переняла некоторые религиозные обычаи и формы, распространенные в дохристианском Риме — столу и другие облачения языческого жречества, использование в очищениях фимиама и святой воды, свечи и вечно горящий огонь перед алтарем, почитание святых, архитектуру базилики, римское право как основу канонического права, титул Pontifex Maximus для Верховного Первосвященника и, в четвертом веке, латинский язык... [...] Вскоре не римские префекты, но епископы будут источником порядка и сосредоточием власти в городах; митрополиты или архиепископы будут поддерживать, если не замещать, провинциальных наместников, а синод епископов станет преемником провинциального собрания. Римская Церковь шла по следам, оставленным римской державой» (Дюрант В. Цезарь и Христос).

4. Как, по словам историка Вила Дюранта, языческие обычаи Рима повлияли на раннюю Церковь?

## Первые христиане и языческий Рим

«Христианство, которое распространялось по Римской империи, требовало от обращенных язычников кардинальных изменений в поведении и взглядах. Многие из них с детства были научены смотреть на брак лишь как на общественно-экономическое устройство, на гомосексуализм как на обязательный элемент мужского воспитания, на проституцию (муж-

скую и женскую) как на законное и нормальное явление, на развод, аборты и контрацепцию, а также на выбрасывание нежеланных младенцев как на практическую целесообразность. И, к великому удивлению своих родственников, они принимали христианское учение, согласно которому все это было неприемлемо» (Pagels E. Adam, Eve, and the Serpent).

5 Такой дух приспособленчества к нравам и обычаям Рима разительно отличался от того, чему учили Христос и апостолы. (Смотрите рамку на странице 262.) Апостол Петр увещал единоверцев: «Возлюбленные... пробуждаю ваш ясный ум напоминанием, чтобы вы помнили слова, сказанные прежде святыми пророками, и заповедь Господа и Спасителя, данную через апостолов ваших. Поэтому вы, возлюбленные, зная об этом заранее, берегитесь, чтобы вас не увлекло вместе с ними заблуждение людей, презирающих закон, и чтобы вам не отпасть от своей непоколебимости». Также и апостол Павел ясно предостерегал: «Не впрягайтесь в неравное ярмо с неверующими. Ибо какое общение может быть у праведности с беззаконием? Или что общего у света с тьмой? [...] "А потому выйдите из их среды и отделитесь, — говорит Иегова, — и больше не прикасайтесь к нечистому", "и я приму вас"» (2 Петра 3:1, 2, 17; 2 Коринфянам 6:14—17; Откровение 18:2—5).

<sup>6</sup> Несмотря на такое ясное предостережение, отступническое христианство второго века переняло атрибуты римского языческого культа. Оно забыло чистую библейскую истину и облеклось в языческие традиции римлян, присвоив их титулы и впитав в себя греческую философию. Профессор Гарри Вольфсон из Гарвардского университета отмечает, что во втором веке в христианство влилось большое число «философски подкованных язычников». Они восхищались мудростью греков и находили некое сходство между грече-

<sup>5.</sup> Как дух приспособленчества к нормам и обычаям римлян отличался от того, чему учил Христос?

<sup>6, 7.</sup> а) Какое влияние оказала греческая философия на ранних отцов церкви? б) В каких учениях особенно заметно влияние греческой мысли? в) О чем предупреждал Павел в отношении философии?

ской мыслью и Священным Писанием. Вольфсон поясняет: «Каждый по-своему, они выражали одну и ту же мысль: грекам, якобы, Бог явил себя через логику и разум Философии, а евреям — через откровение в Писании. Отны церкви... стали методично доказывать, что за простым языком Писания скрыты философские учения, в туманных терминах изложенные Академией, Лицеем и Портиком [центрами философской полемики]» (Toynbee A., editor. The Crucible of Christianity).

<sup>7</sup> Такие настроения позволили греческой философии и терминологии беспрепятственно проникнуть



Церковный символ таинственной Троицы

в церковную догматику, прежде всего в виде учений о Троице и бессмертной душе. Гарри Вольфсон говорит: «Отцы [перкви] стали искать в запасниках философской лексики два нужных термина: один — для описания очевидного различия между тремя отдельными лицами Троицы, а другой — для описания их некоего связующего единства». Но все же они были вынуждены признать, что «концепция триединого Бога есть тайна, непо-

стижимая для человеческого разума». Апостол Павел, однако, ясно понимал, к чему приведут подобные привнесения. Он предупредил христиан в Галатах и Колоссах об опасности, которую представляют желающие «извратить благую весть о Христе»: «Смотрите, как бы не нашелся тот, кто завладел бы вами, как добычей, через философию [греч. философи́ас] и пустой обман по традициям человеческим, по принципам этого мира,

а не по Христу» (Галатам 1:7—9; Колоссянам 2:8; 1 Коринфянам 1:22, 23).

## Воскресение забыто

<sup>8</sup> Как уже не раз отмечалось в этой книге, человек извечно пытается разгадать тайну своего быстротечного существования, конец которого — смерть. Немецкий исследователь Герхард Херм пишет в своей книге о кельтах: «Религия, кроме всего прочего, есть способ примирить человека с неизбежностью смерти. Она обещает либо блаженство в загробном мире, либо переселение души, либо и то и другое» (Herm G. Die Kelten. Das Volk, das aus dem Dunkel kam). Практически в каждой религии существует учение о бессмертной душе, которая уходит в мир иной или переселяется в другое существо.

<sup>9</sup> И христианские религии не исключение. Мигель де Унамуно, известный испанский писатель XX века, в своей книге «Агония христианства» писал о Христе: «Он, как и древние евреи, верил скорее не в бессмертие души, присущее [греческой] философии Платона, а в воскресение во плоти [каким было воскресение Лазаря; смотрите страницы 248—251]. [...] Доказательство тому можно найти в любом объективном толковании библейского текста». Автор приходит к выводу: «Бессмертие души — учение языческих философов». Это «учение языческих философов» проникло в христианскую церковь, тогда как Христу подобная мысль была совершенно чужда (Матфея 10:28; Иоанна 5:28, 29; 11:23, 24).

<sup>8.</sup> Какую тайну пытается разгадать человек и как большинство религий ее объясняет?

<sup>9.</sup> К какому выводу пришел испанский писатель Мигель де Унамуно относительно веры Иисуса в воскресение?

<sup>10</sup> Подспудное влияние греческой философии стало одной из причин вероотступничества, которое последовало за смертью апостолов. Греческое учение о бессмертной душе создавало для церкви новую загадку: куда душа попадает после смерти? Пришлось создавать понятия «небесный рай», «ад», «чистилище», «лимб»\*. Священнослужителям не составляло труда держать людей в страхе перед потусторонним миром, управлять ими и выманивать у них пожертвования и подарки. Кстати, а как в христианстве возникло это особое сословие — священнослужители? (Иоанна 8:44; 1 Тимофею 4:1, 2).

## Христианство: истина и заблуждение

Порфирий, тирский философ III века, противник христианства, поднял вопрос о том, кто — «Христос или его последователи создали известную всем христианскую религию? На основании Нового Завета Порфирий показал (а вместе с ним Юлиан [римский император IV века, противник христианства]), что Иисус отнюдь не называл себя Богом и проповедовал не о себе, а о едином Боге, Боге всего суще-

го. Это последователи Христа отступили от его учений и создали свое: стали поклоняться ему (а не единому Богу). [...] [Порфирий] указал на вопрос, который волнует всех христианских мыслителей: на чем зиждется христианская вера — на учениях Христа или на идеях, выдуманных его учениками через несколько поколений после его смерти?» (Wilken R. The Christians as the Romans SawThem).

<sup>\*</sup> Выражений «бессмертная душа», «адский огонь» и «чистилище» нет в оригинале Библии на древнееврейском и греческом языках. Однако греческое слово *ана́стасис*, что значит «воскресение», встречается 42 раза.

<sup>10.</sup> К чему привело учение о бессмертной душе?

#### Как появилось духовенство

<sup>11</sup> Еще одним признаком вероотступничества стало появление духовенства и церковной иерархии. И это — вопреки учению Иисуса и апостолов о том, что проповедником должен быть каждый христианин (Матфея 5:14—16; Римлянам 10:13—15; 1 Петра 3:15). В первом веке, после смерти Иисуса, апостолы и другие духовно эрелые старейшины в Иерусалиме служили своим христианским братьям, давая наставление и руководство. Никто из них не возвышался над членами общины (Галатам 2:9).

12 В 49 году н. э. апостолам и старейшинам понадобилось собраться в Иерусалиме, чтобы держать совет относительно вопросов, затрагивающих всех христиан. В Библии говорится, что после открытого обсуждения «апостолам и старейшинам [греч. пресвитери] со всем собранием было угодно послать в Антиохию избранных из них мужей вместе с Павлом и Варнавой... и своей рукой написали: "Апостолы и старейшины, братья, — братьям из других народов в Антиохии, Сирии и Киликии: приветствуем!"». Как мы видим, апостолы и старейшины предоставляли организационное руководство всем христианским общинам, или собраниям (Деяния 15:22, 23).

<sup>13</sup> Итак, на заре христианства общее руководство над всеми общинами осуществлялось из Иерусалима. А кто же управлял делами в каждой отдельной общине? В письме Тимофею Павел ясно указал, что в собраниях были братья, ответственные за надзор (греч. эпископос).

<sup>11, 12.</sup> а) Что было еще одним признаком вероотступничества? б) Какую роль исполняли апостолы и старейшины в Иерусалиме?

<sup>13.</sup> а) Кто руководил делами в каждом отдельном собрании первых христиан? б) Каким требованиям должны были соответствовать старейшины христианских собраний?

## Петр и папство

Согласно Матфея 16:18 (СП), Иисус Христос сказал апостолу Петру: «И Я говорю тебе: ты — Петр [греч. néтpoc], и на сем камне [греч. néтpa] Я создам Церковь Мою, и врата ада не одолеют ее». Натолическая церковь толкует эти слова так, что Иисус утвердил свою Церковь на Петре, который, по ее словам, был первым в непрерывной линии епископов Римских, преемников Петра.

Кто был камнем, о котором здесь говорится,— Петр или сам Иисус? Контекст указывает, что Иисус говорил о самом себе. Ведь он произнес это в ответ на слова Петра: «Ты — Христос, Сын Бога Живого» (Матфея 16:16, СП). Из этого логично следует, что камнем, на котором утверждена Церковь, является сам Иисус, а не Петр, который впоследствии трижды отрекся от Христа (Матфея 26:33—35, 69—75).

Откуда мы знаем, что краеугольный камень Церкви — Христос? По свидетельству самого Петра, Христос есть «камень живой, хотя и отвергнутый людьми, но избранный и для Бога драгоценный». Петр далее цитирует Писание: «Вот, я кладу на Сионе камень, избранный, краеугольный, драгоценный, и проявляющий в него веру никогда не разочаруется». Апостол Павел тоже говорил, что духовный дом Бога, собрание, «возведен на основании из апостолов и пророков, краеугольный ка-

мень которого сам Христос Иисус» (1 Петра 2:4—8; Эфесянам 2:20).

Нет никаких библейских или исторических оснований считать, что Петр имел высшее иерархическое положение среди апостолов. Он ничего не говорит об этом в своих письмах. В других трех Евангелиях, в том числе и в Евангелии от Марка (написанном, вероятно, со слов Петра), обсуждаемая фраза Христа отсутствует (Луки 22:24—26; Деяния 15:6—22; Галатам 2:11—14).

Нет ни единого бесспорного доказательства тому, что Петр вообще бывал в Риме (1 Петра 5:13). Кроме того, когда Павел был в Иерусалиме, поддержку ему оказали «Иаков, Кифа [Петр] и Иоанн, которые считались столпами». Следовательно, Петр был по крайней мере одним из трех столпов собрания. Он не был и не назывался ни «папой», ни высшим «епископом» в Иерусалиме (Галатам 2:7—9; Деяния 28:16, 30, 31).

Это были старейшины (греч. *пресви́тери*), христианская жизнь и духовная эрелость которых поэволяла им назидать других (1 Тимофею 3:1—7; 5:17). Они не образовывали духовного сословия и не носили особую отличительную одежду. В собраниях не было никакого единовластия, все дела решал совет старейшин (Деяния 20:17; Филиппийцам 1:1).

<sup>14</sup> С течением времени от слова *эпископос* («надзирающий», «начальствующий») образовалось слово «епископ», под которым теперь подразумевается «лицо, имеющее высший священнический сан в церкви». Вот что заметил иезуит Бернардино Льорка в своей книге «История Католической церкви»: «Сначала между епископами и пресвитерами не было никакой существенной разницы. Эти слова передавали лишь разные оттенки значения: "епископ" означало "надзирающий", а "пресвитер" — "старейшина". [...] Но со временем различие становилось все более очевидным: епископами

14. а) Как в церквях христианского мира на смену старейшинам пришли епископы? 6) Кто стремился к первенству среди епископов?

Ватикан (внизу флаг) посылает дипломатов к правителям разных стран





стали лица более высокого ранга, имеющие высшую священническую власть. Они могли совершать рукоположение и посвящать в сан» (Llorca В. Historia de la Iglesia Católica). Власть епископов в некотором роде стала подобна монаршей, особенно с начала IV века. Образовалось особое сословие — духовенство, и позже епископ Римский, объявивший себя преемником апостола Петра, был признан верховным епископом и папой.

<sup>15</sup> В наше время сан епископа в церкви — это власть и престиж, материальные блага и близость к правящей элите. Но разве можно сопоставить роскошь церквей и надменность иерархов с простотой первых христианских общин, которыми руководил Христос и старейшины? А можно ли сравнить апостола Петра с его так называемыми преемниками, восседающими в богатстве и великолепии на ватиканском престоле? (Луки 9:58; 1 Петра 5:1—3).

## Папская власть и престиж

<sup>16</sup> Собрание в Риме, как и другие христианские общины, следовало руководству апостолов и старейшин, находящихся в Иерусалиме. Библейская истина достигла Рима, вероятно, вскоре после Пятидесятницы 33 года н. э. (Деяния 2:10). Как и во всех других христианских собраниях того времени, там был совет старейшин, в котором никто ни над кем не возвышался. В то время еще не образовался так называемый монархический епископат (духовное единовластие), поэтому никого из

<sup>15.</sup> Какая разница существует между христианским руководством первого века и церковной иерархией?

<sup>16, 17.</sup> a) Откуда известно, что в первом римском собрании никто не носил титул «епископ» и «папа»? б) Как появился титул «папа римский»?

старейшин в римском собрании не титуловали «епископом» или «папой». Трудно сказать, в какой именно момент времени духовная власть стала приобретать монархический характер. Судя по всему, этот процесс начался во второй половине второго века (Римлянам 16:3—16; Филиппийцам 1:1).

<sup>17</sup> Титул «папа» (греч. *nánac* — «отец») в течение первых двух веков не употреблялся. Бывший иезуит Майкл Уолш отмечает: «Впервые "папой", по-видимому, назвали римского епископа Каликста в III веке н. э. К концу пятого века папой римским стали величать исключительно римского епископа. И лишь в XI веке по настоянию папы, этот титул закрепился только за ним» (Walsh M. An Illustrated History of the Popes).

18 Одним из первых в права папы римского вступил Лев I (папствовал с 440 по 461 год). Майкл Уолш пишет: «Лев I присвоил себе некогда языческий титул Понтифекс Максимус [верховный жрец], принадлежащий папе и по сей день, и который вплоть до конца IV века носили римские императоры». Лев I обосновывал свои действия новой трактовкой слов Иисуса из Матфея 16:18, 19. (Смотрите рамку на странице 268.) Он «заявил, что, поскольку св. Петр был первым среди апостолов, значит, церковь св. Петра должна иметь первенство среди других церквей» (Noss J. Man's Religions). По мнению Льва I, если светская императорская власть сосредоточена на Востоке, в Константинополе, то духовная власть — на Западе, в Риме. Позже, в 800 году, папа Лев III укрепил свои позиции, короновав императора Священной Римской империи Карла Великого.

<sup>18.</sup> а) Кто был одним из первых римских епископов, утвердивших свою власть? б) На чем основывается первенство, на которое претендует папа? в) Как правильно понимать слова из Матфея 16:18, 19?

<sup>19</sup> С 1929 года мир признает папу римского главой суверенного государства Ватикан. Римско-католическая перковь, как никакая другая религиозная организация, может посылать своих дипломатических представителей, нунциев, в другие государства (Иоанна 18:36). Папа наделен многими титулами. Вот некоторые из них: наместник Иисуса Христа, преемник князя апостолов, верховный понтифик вселенской перкви, патриарх Запада, примас Италии, монарх государства-города Ватикан. Его с помпой и перемониалом носят на руках и воздают почести как главе государства. Вспомните для сравнения, как повел себя Петр, якобы первый папа и епископ Римский, когда сотник Корнилий пал к его ногам и поклонился. «Петр поднял его, говоря: "Встань, я тоже человек"» (Деяния 10:25, 26; Матфея 23:8—12).

<sup>20</sup> Возникает вопрос: как получилось, что церковь, которая в первые века своего существования впала в ересь, стала обладать такой властью и влиянием? Как на смену простоте и смирению Христа и его первых последователей пришли гордость и роскошество?

## Христианство как политическая сила

<sup>21</sup> Поворотным пунктом в истории христианства стал 313 год, когда император Константин «обратился» в христианство и утвердил эту новую веру в Римской империи. Что подвигло Константина на этот шаг? В 306 году н. э. он наследовал престол и со временем вместе с Лицинием стал правителем Римской империи. Большую роль сыграло то, что мать Константина была сторонни-

<sup>19, 20.</sup> а) Какое положение занимает папа римский в наше время? 6) Какие официальные титулы носит папа? в) Чем папа римский отличается от апостола Петра?

<sup>21, 22.</sup> Что, согласно легенде, произошло в жизни Константина и как он этим воспользовался?

цей христианства, а также то, что сам он верил в Божье покровительство. Перед сражением у Мильвиева моста близ Рима в 312 году он заявил, что во сне ему было сказано начертать на щитах своих воинов монограмму имени Христа — начальные буквы его имени по-гречески «Х» (xu) и «Р» (po)\*. С этим «священным талисманом» армия Константина одержала победу над его врагом Максенцием.

 $^{22}$  Вскоре после той победы Константин заявил, что уверовал в Христа, но принял крещение лишь 24 года спустя, на смертном одре. В книге, вышедшей под редакцией А. Тойнби, говорится, что Константин в своей империи завоевал поддержку номинальных христиан, «учредив христограмму [ $\frac{1}{8}$ ]. Однако эта лигатура [буквы, соединенные между собой] уже использовалась до того и в языческом, и в христианском контексте» (The Crucible of Christianity).

<sup>23</sup> Так христианство стало политической силой. Известный британский радиожурналист Малколм Маггеридж писал в своей книге «Конец христианского мира»: «Христианский мир обязан своим появлением императору Константину». Однако автор иронично заметил: «Можно сказать, что Христос сам положил конец христианскому миру еще до того, как тот появился, сказав, что его царство не от мира сего. Это одно из самых важных и значимых высказываний Христа» (Muggeridge M.

<sup>\*</sup> Согласно известной легенде, Константину было видение креста с налписью: «С этим знаком победишь» (In hoc signo vinces). Некоторые историки полагают, что эта надпись была на греческом языке и означала «Сим победишь» (эн тути ника). Из-за хронологических противоречий некоторые сомневаются в правдоподобности этой легенды.

<sup>23.</sup> а) Кому, по мнению одного журналиста, христианский мир обязан своим появлением? 6) Почему можно сказать, что Христос не был основателем христианского мира?

The End of Christendom). Но именно его чаще всего забывают религиозные и политические деятели христианского мира (Иоанна 18:36).

<sup>24</sup> При поддержке Константина христианство стало государственной религией Рима. Элейн Пейджелз, профессор истории в Принстонском университете, объясняет: «Христианские епископы, некогда бывшие объектом преследований, пыток и казней, теперь освобождались от налогов, получали подарки из имперской казны, окружались почестями и даже пользовались влиянием при дворе. Их церкви обрели богатство, власть и видное положение в обществе» (Pagels E. Adam, Eve, and the Serpent). Они стали друзьями императора, друзьями римского мира (Иакова 4:4).

### Константин, ересь и правоверие

<sup>25</sup> Почему «обращение» Константина в христианство имело такое большое значение? Потому что, как император, он мог оказывать влияние на вопросы, по которым в перкви были разногласия, а он стремился к единству в своей империи. В то время между греческими и латинскими епископами шли споры «о том, как соотносятся между собой "Слово" (то есть "Сын" Бога), воплощенное в Иисусе, и сам Бог (теперь уточняется — "Отеп"), имя которого, Яхве, было в основном забыто» (Garraty J., Gay P., editors. The Columbia History of the World). Некоторые, придерживались библейской точки эрения, считая, что Христос, или «Логос», был создан и поэтому подчинен своему Отцу (Матфея 24:36; Иоан-

<sup>24.</sup> Что произошло с церковью после «обращения» Константина в христианство?

<sup>25</sup>. а) Какие богословские споры велись во времена Константина? 6) Какой взгляд на отношение между Отцом и Сыном был распространен до IV века?

на 14:28; 1 Коринфянам 15:25—28). Среди таких людей был Арий, пресвитер из египетского города Александрии. Профессор богословия Р. Хансон отмечает: «До арианских споров [IV века] ни в Восточной, ни в Западной церкви не было ни одного богослова, который бы сомневался, что Сын в том или ином смысле стоит ниже Отца» (Hanson R. The Search for the Christian Doctrine of God).

<sup>26</sup> Некоторые же были склонны почитать Иисуса как «Богочеловека». Тех, кто верил, что Христос стоит ниже Отца, они называли еретиками. Однако, по мнению профессора Хансона, в то время, в IV веке, «речь не шла о защите канонической [тринитарной] догмы от явной ереси [арианства]. Предмет разногласий еще не стал ортодоксальной доктриной. Каждая из спорящих сторон была уверена, что именно она следует Писанию, и считала взгляды своих противников неортодоксальными, небиблейскими и идущими вразрез с тради-

26. Как в IV веке развивались события в связи с тринитарной концепцией?

> Нинейский собор заложил основание





цией». Этот вопрос вызвал серьезный церковный раскол (Иоанна 20:17).

27 Константин не хотел, чтобы его владения были разрозненными, поэтому в 325 году созвал собор епископов. Он проходил в восточной, греческой части империи, в городе Никее, который от нового города Константинополя отделялся лишь проливом Босфор. Известно, что на этом соборе присутствовали далеко не все епископы, лишь 250—318 человек, большинство из которых были из греческих областей. Отсутствовал даже папа Сильвестр І\*. На этой малопредставительной встрече разгорелись жаркие дебаты. В итоге был принят Никейский Символ веры, в котором явно проглядывали зачатки тринитаризма. Но споры в вопросах догматики на этом не прекратились: еще не была определена роль Божьего святого духа в тринитарном богословии. Десятки лет споры не утихали. Чтобы достичь единства, потребовались новые соборы, влияние различных императоров и изгнание инакомыслящих. Это была победа богословов-схоластов и поражение тех, кто строго придерживался Писания (Римлянам 3:3, 4).

 $^{28}$  C течением времени под влиянием учения о Трои-

<sup>\* «</sup>Хотя 22-летнее папство Сильвестра I приходилось на период великих религиозных преобразований при Константине Великом (306—337), Сильвестр, похоже, не принимал активного участия в развитии событий. [...] Несомненно, у Константина были приближенные епископы, вместе с которыми он определял перковную политику, однако Сильвестр не входил в их число» (Kelly J. The Oxford Dictionary of Popes).

<sup>27.</sup> а) Что предпринял Константин, желая унять разногласия о природе Христа? б) Была ли церковь представлена на Никейском соборе должным образом? в) Разрешил ли Никейский собор споры относительно складывающегося догмата Троицы?

<sup>28.</sup> а) К чему привел догмат Троицы? 6) Почему в Библии не говорится о том, что нужно почитать Марию как «Богоматерь»?



Почитание Марии с младенцем (в центре) переклинается с более древними культами языческих богинь. Слева — египетская Исида с Гором на руках; справа — римская Матер Матута

пе нить, связывающая человека с истинным Богом, Иеговой, была утрачена и его имя утонуло в трясине теологической казуистики и христологических рассуждений\*. К тому же из учения о Троице логично вытекал вывод: если Иисус есть «Богочеловек», тогда Мария — «Богородица» и «Богоматерь». Со временем Марию стали всячески почитать, несмотря на то, что Писание отнюдь не превозносит ее. О ней лишь говорится как о простой женщине, земной матери Иисуса\* (Луки 1:26—38, 46—56). В течение столетий Римско-католическая перковь развивала и приукращивала учение о Богоматери, так что сегодня многие католики почитают Марию гораздо больше, чем самого Бога.

<sup>\*</sup> За более подробной информацией о тринитарных спорах обращайтесь к 32-страничной брошюре «Следует ли верить в Троицу?», изданной Свидетелями Иеговы.

 $<sup>^*</sup>$  Мария упоминается по имени или о ней говорится как о матери Иисуса в 24 стихах четырех Евангелий и в одном стихе книги Деяния. Ни в одном из Посланий апостолов она не упоминается.

#### Церковные расколы

<sup>29</sup> Неизбежное последствие отступления от истины — раскольничество. Апостол Павел пророчествовал: «Я знаю, что после моего ухода войдут к вам лютые волки, которые не будут шадить стала, и среди вас самих появятся люди, которые будут говорить превратное, чтобы увлечь учеников за собой». Павел дал коринфянам ясный совет: «Увещаю же вас, братья, именем нашего Господа Иисуса Христа, чтобы все вы говорили одно и чтобы не было между вами разделений, но чтобы вы были соединены одними мыслями и одними рассуждениями». Несмотря на увещания Павла, расколы в христианстве участились и отступничество пустило глубокие корни (Деяния 20:29, 30; 1 Коринфянам 1:10).

29. О чем предупреждал апостол Павел?

Православные цернви: церновь св. Нинолая в Софии (Болгария) и ниже— храм св. Владимира в Нью-Джерси (США)



<sup>30</sup> Через несколько десятилетий после смерти апостолов в христианстве с очевидностью выявились расколы. Вил Дюрант писал: «Цельс [противник христианства, живший во втором столетии] саркастически замечал, что христиане "вечно расколоты на множество сект, и каждый стремится организовать свою". Около 187 года Иреней перечислял двадцать разновидностей христианства; примерно в 384 году Епифаний насчитывал восемьдесят» (Цезарь и Христос).

<sup>31</sup> Константин благоволил к восточной, греческой части своей империи и построил там (на территории современной Турции) новую столицу — Константинополь (ныне Стамбул). В результате с течением веков в христианской церкви образовалось два обусловленных языком и географией лагеря: на западе — латиноязычный Рим, на востоке — грекоязычный Константинополь.

<sup>32</sup> Пока разные аспекты складывающегося догмата Троицы еще не были определены, вражда и разделения, вызванные спорами о нем, не прекращались. В 451 году в Халкидоне состоялся еще один собор, призванный определить природу Христа. Запад принял Символ веры, утвержденный на этом соборе, тогда как восточные церкви — нет. Это повлекло за собой образование Коптской церкви в Египте и Абиссинии и яковитских церквей в Сирии и Армении. Единство вселенской церкви постоянно нарушалось разногласиями по сложным богословским вопросам, особенно по вопросу о Троице.

<sup>33</sup> Почитание изображений также вызывало разде-

<sup>30.</sup> Что вскоре произошло с первой христианской церковью?

<sup>31.</sup> Как развивался раскол во вселенской церкви?

<sup>32, 33.</sup> а) Чем еще вызывались разделения церкви? б) Что в Библии говорится о почитании изображений?

ления. В VIII веке восточные епископы выступили против идолопоклонства. Этим начался так называемый иконоборческий период. Со временем они вновь стали почитать иконы (Исход 20:4—6; Исаия 44:14—18).

34 Очередным яблоком раздора стало то, что Западная церковь ввела в формулировку Никейского Символа веры латинское слово филиокве («и от Сына»). Тем самым указывалось, что святой дух исходит как от Отца, так и от Сына. Эта внесенная в VI веке поправка породила раскол — «в 876 году синод [епископов] в Константинополе обвинил папу во вмешательстве в политику и в потакании ереси филиокве. Этим и другими своими действиями Восток выказывал неприятие папских притязаний на вселенские полномочия» (Man's Religions). Наконец в 1054 году представитель папы отлучил константинопольского патриарха от церкви, а тот в свою очередь предал анафеме папу. В результате этой схизмы церковь раскололась на католическую и православную. В число восточных православных церквей теперь входят Греческая, Русская, Румынская, Польская, Болгарская, Сербская и другие автокефальные церкви.

<sup>35</sup> Церковные распри обострились с появлением еще одного движения. В XII веке по инициативе Пьера Вальдо, уроженца французского города Лиона, «Библия была переведена на провансальский язык. Вальдо тщательно изучил перевод и заключил, что христиане должны жить, как апостолы,— отказавшись от личной собственности» (Durant W. The Age of Faith). Он органи-

<sup>34.</sup> а) Что стало причиной разделения церквей 1054 года? б) K чему привел этот раскол?

<sup>35.</sup> Кто такие вальденсы и чем их учения отличались от учений Католической церкви?

зовал движение проповедников-вальденсов. Они отрицали католическое священство, индульгенции, чистилище, пресуществление и прочие католические традиции и учения. Движение вальденсов проникло и в другие страны. На церковном соборе в Тулузе в 1229 году было решено ужесточить против них меры: был наложен запрет на владение Священным Писанием. Разрешалось иметь только книги по литургии, да и то лишь на мертвом латинском языке. Но впереди были новые расколы и гонения.

#### Гонения на альбигойцев

<sup>36</sup> В том же XII веке на юге Франции зародилось движение альбигойцев (или катаров). Это название произошло от города Альби, в котором у них было много сторонников. У альбигойцев были свои соблюдавшие безбрачие священники, которые требовали к

36, 37. а) Кто такие альбигойцы и во что они верили? б) Как было подавлено движение альбигойцев?

«Христианские» крестоносцы были призваны не только очистить Иерусалим от ислама, но и истребить «еретиков», таких, как вальденсы и альбигойцы



себе почтения. Альбигойны верили, что слова Иисуса «Сие есть Тело Мое», произнесенные о хлебе во время последней вечери, нужно понимать символически (Матфея 26:26, СП). Они отрицали учение о Троице, непорочном зачатии, аде и чистилище. Так они противостали учениям Рима. Папа Иннокентий III издал указ о гонении альбигойцев. Он сказал: «Если необходимо, преследуйте их мечом».

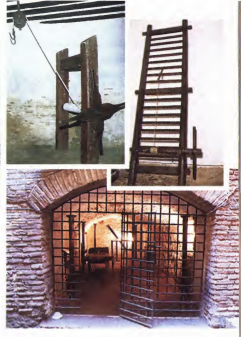
<sup>37</sup> Против еретиков был предпринят крестовый поход, во время которого во французском городе Безье католические крестоносцы жестоко расправились с 20 000 мужчин, женщин и детей. В 1229 году на смену кровопролитию пришел мир: альбигойцы были разгромлены, а собор в Нарбонне «запретил мирянам иметь даже отрывки Библии». Как видно, больше всего Католическую церковь беспокоило существование Библии на языке народа.

<sup>38</sup> Церковь пошла еще дальше: была учреждена инквизиция — церковный орган для борьбы с инакомыслием. Суеверными людьми овладели нетерпимость и желание расправляться с «еретиками», убивать их. Дух, паривший в XIII веке, позволял церквям элоупотреблять своей властью. Однако «еретики, осужденные церковью, отдавались в руки местных светских властей и заживо сжигались на кострах» (The Age of Faith). Предоставляя светской власти приводить казнь в исполнение, церковь якобы оставалась неповинной в кровопролитии. Инквизиция знаменовала собой эру религиозных преследований, повлекщих жестокость, ложные и анонимные доносы, убийства, грабеж, пытки и мучительную казнь тех, кто осмелился думать не

<sup>38.</sup> Что такое инквизиция и как она проводилась?



Томас Торквемада, монах-доминиканец, возглавлял жестоную испанскую иннвизицию. Чтобы добиться признания осужденных, применялись орудия пыток



так, как церковь. О свободе вероисповедания не могло быть и речи. Оставалась ли надежда для тех, кто искал истинного Бога? На этот вопрос ответит глава 13.

<sup>39</sup> Тем временем в Аравии один человек противостал религиозной апатии и идолопоклонству, распространенному в его народе. В VII веке он дал начало новому религиозному течению, провозгласив повиновение и покорность главными составляющими веры. Это течение — ислам, и сегодня ему следуют более миллиарда человек. В следующей главе рассказывается о жизни его основателя-пророка, а также о некоторых его учениях и их истоках.

<sup>39.</sup> Какое религиозное течение возникло в VII веке и как?

# **Ислам:** путь к Богу через покорность

بسم الله الرحمن الرحيم

«Во ИМЯ Аллаха милостивого, милосердного!» Так переводятся с арабского приведенные вверху слова Корана\*. Далее в тексте говорится: «Хвала — Аллаху, Господу миров, милостивому, милосердному, царю в день суда! Тебе мы поклоняемся и просим помочь! Веди нас по дороге прямой, по дороге тех, которых Ты облагодетельствовал, не тех, которые находятся под гневом, и не заблудших» (сура 1:1—7, Крч).

<sup>2</sup> Так начинается первая, «Открывающая» («ал-Фатиха») сура Корана — священной книги мусульман. Представители ислама составляют одну пятую часть мирового населения; правоверные мусульмане не раз повторяют эти слова во время своих пяти ежедневных молитв. Насколько же часто тогда эти слова звучат на нашей планете!

<sup>3</sup> Согласно некоторым данным, в мире насчитывается более 1,25 миллиарда мусульман, что делает ислам одной из крупнейших религий мира. Судя по всему, ислам также самая быстрорастущая религия в мире, она набирает популярность в Африке и странах Запада.

<sup>\*</sup> Коран (букв. «чтение») был написан на арабском. На русском языке супествует несколько его переводов. В ссылках на Коран первая цифра означает номер главы, или суры, а вторая — стиха.

<sup>1, 2.</sup> а) Как эвучат первые строки Корана? б) Почему эти слова столь значимы для мусульман? в) На каком языке был написан Коран и что означает название этой книги?

<sup>3.</sup> Как широко распространен сегодня ислам?

<sup>4</sup> Для мусульман слово «ислам» проникнуто особым смыслом. Оно означает «покорность», «вверение» или «предание себя» (воле Аллаха). По мнению одного историка, это слово «отражает настрой и чувства тех, кто внимает проповеди Мухаммада». Слово «мусульманин» означает «тот, кто исповедует ислам».

<sup>5</sup> Мусульмане верят, что их религия — вершина откровений, в древности ниспосланных свыше благочестивым

## Коран и Библия

«Ниспослал Он тебе писание в истине, подтверждая истинность того, что ниспослано до него. И ниспослал Он Тору и Евангелие раньше в руководство для людей и ниспослал Различение» (сура 3:2, Крч).

«Практически во всем историческом повествовании Корана прослеживаются параллели с Библией... Адам, Ной, Авраам (он упоминается около 70 раз в 25 сурах, и его именем названа сура 14), Измаил, Лот, Иосиф (которому посвящена сура 12), Моисей (его имя упоминается в 34 сурах), Саул, Давид, Соломон, Илия, Иов и Иона (его именем названа сура 10) — все описаны в Коране как особенные, выдающиеся люди. О сотворении и грехопа-

дении Адама упоминается пять раз, о Потопе и о Содоме — восемь. Стоит отметить, что с Пятикнижием в Коране больше параллелей, чем с какой-либо другой частью Библии.

Из новозаветных персонажей в Коране упоминаются лишь Захария, Иоанн Креститель, Иисус (Иса) и Мария.

Сравнительный анализ... коранического и библейского текстов... не выявляет текстовых заимствований»\* (History of the Arabs).

<sup>4.</sup> а) Что означает слово «ислам»? б) Что означает слово «мусульманин»?

<sup>5.</sup> a) Как мусульмане относятся к своей религии? б) Как связаны межлу собой Библия и Коран?

<sup>\*</sup> Обратите, однако, внимание на то, как звучит отрывок из суры 21:105, который приведен в абзаце 30.



По преданию, с этого вамня, над воторым теперь возведена мечеть Купола Свалы (Иерусалим), Мухаммад вознесся на небо

евреям и христианам. Правда, в некоторых вопросах исламские учения расходятся с Библией, хотя Коран и ссылается как на Еврейские, так и на Греческие Писания\*. (Смотрите рамку на странице 285.) Чтобы лучше понять ислам, нужно узнать, как, где и когда он взял свое начало.

## Призвание во пророки

<sup>6</sup> Муха́ммад<sup>#</sup> родился на территории нынешней Саудовской Аравии, в городе Мекка (араб. Макка), примерно в 570 году н. э. Его отец, Абдаллах, умер еще до его рождения, а мать, Амина, скончалась, когда ему было около 6 лет. Арабы в то время поклонялись Аллаху, и религиозным центром у них была Кааба — храм в долине Мекки, простое сооружение кубической формы. Там находился

 $<sup>^{*}</sup>$  По мнению мусульман, Библия содержит Божественные откровения, часть из которых поэднее была искажена.

<sup>#</sup> В русском языке существует несколько вариантов написания имени этого пророка (Мухаммад, Мухаммед, Магомет). Большинство мусульманских источников предпочитают писать «Мухаммад». Такая форма используется и в этой книге.

<sup>6.</sup> а) Что было религиозным центром у арабов во времена Мухаммада? б) Какое предание существовало относительно Каабы?

черный метеорит, почитаемый как святыня. Согласно книге «История арабов», мусульмане верят, что «основание Каабе положил Адам в соответствии с образцом свыше, а после Потопа этот храм был восстановлен Авраамом и Измаилом» (Hitti P. History of the Arabs). Кааба стала святилищем с 360 идолами — каждый из которых соответствовал определенному дню в лунном календаре.

7 Повэрослев, Мухаммад подверг сомнению распространенные в то время религиозные взгляды и обычаи. Джон Носс в своей книге «Религии человечества» (Noss J. Man's Religions) пишет: «[Мухаммада] беспокоили непрестанные распри из-за вопросов религии и чести между курейшитскими вождями Мухаммад принадлежал к их племени]. Еще больше его возмущали религиозные пережитки арабов, оставшиеся от политеизма и анимизма идолопоклонство, распутные празднества, вошедшие в обычай пьянство, азартные игры и танцы, а также захоронение живыми новорожденных девочек — обычай, распространившийся не только в Мекке, но и по всей Аравии». (Смотрите суру 6:137.)

<sup>8</sup> На пороге сорокалетия на Мухаммада снизошло озарение. Он нередко уединялся для раздумий в пещере на горе Хира в окрестностях Мекки. По его словам, в один из таких моментов он и был призван служить пророком. Согласно преданию, именно там ангел (позднее стали считать, что это был Джибрил, или Гавриил) велел ему «читать» во имя Аллаха. Мухаммад отказался, тогда ангел «схватил его с силой и стиснул — было невыносимо больно». Ангел вновь обратился к нему с теми же словами. Мухаммад не отвечал, и ангел снова стал «душить его». Это повторялось три раза, пока с его языка не стали слетать слова. Считается, что так началось ниспослание

<sup>7.</sup> Какие религиозные взгляды и обычаи тревожили Мухаммада? 8. Как Мухаммад был призван во пророки?

откровений, которые составили Коран. Другое предание гласит, что Божье откровение Мухаммаду возвещалось звоном колокола (Аль-Бухари А. Сахих. Глава I).

### Ниспослание Корана

<sup>9</sup> Каким, согласно преданию, было первое откровение, данное Мухаммаду? Знатоки ислама обычно сходятся в том, что это были первые пять стихов 96-й суры «ал Аляк», или «Сгусток [крови]», которая начинается словами (Прх):

Читай и возгласи!

Во имя Бога твоего, Кто сотворил —

Кто создал человека из сгустка.

Читай! Господь твой — самый щедрый!

Он — Тот, Кто человеку дал перо и научил письму,

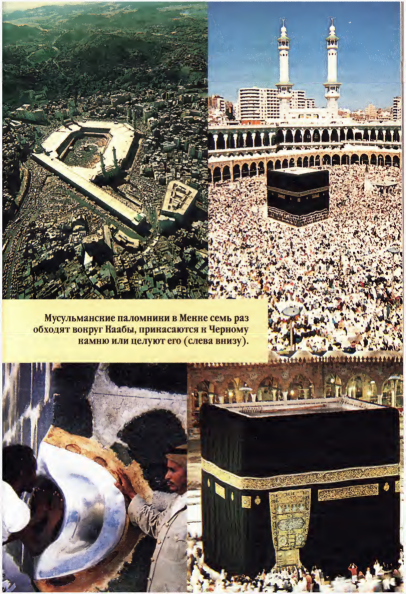
А также обучил тому, что он не знал.

<sup>10</sup> Согласно первой главе «Сахиха», Мухаммад ответил: «Я не умею читать!» Поэтому ему пришлось запомнить откровения и повторять их по памяти. Арабы очень хорошо умели запоминать тексты, и Мухаммад не был исключением. Как долго он получал откровения, составившие Коран? Считается, что они снисходили на него в течение 20—23 лет, начиная примерно с 610 года до его смерти в 632 году н. э.

<sup>11</sup> Как свидетельствуют мусульманские источники, получив откровение, Мухаммад тут же повторял его тем, кто был рядом с ним. А те люди в свою очередь хранили откровения в своей памяти, периодически повторяя их, чтобы не забыть. Поскольку арабы еще не научились делать бумагу, откровения Мухаммада записывались на простых доступных средствах: верблюжьих лопаточных

<sup>9.</sup> Каким, согласно преданию, было первое откровение Мухаммалу? (Сравните Откровение 22:18, 19.)

<sup>10—12.</sup> Как сохранился текст Корана?



костях, пальмовых листьях, дереве или пергаменте. Лишь после смерти пророка под руководством его сподвижников и преемников Коран обрел форму, знакомую нам сегодня. Это было во время правления трех халифов, духовных лидеров мусульман.

<sup>12</sup> Переводчик Мухаммад Пикталл пишет: «Все суры Корана были записаны еще при жизни Мухаммада, и многие мусульмане хранили весь текст Корана в своей памяти. Записи же отдельных сур находились у разных людей, и, когда во время войн... погибали многие из тех, кто знал Коран наизусть, весь текст вновь полностью собирали и записывали».

<sup>13</sup> Нормы жизни мусульман регулируются тремя авторитетными источниками — Кораном, хадисами и шариатом. (Смотрите рамку на странице 291.) Мусульмане считают, что Коран на арабском — откровение Божье в чистейшем виде, поскольку, по преданию, именно на этом языке Бог говорил через ангела Джибрила. В суре 43:2 (Сбл) сказано: «Мы изложили его на арабском языке для того, чтобы вы понимали». Поэтому любой перевод, по утверждению мусульман, умаляет ценность Корана и его чистота утрачивается. Некоторые исламские богословы даже отказываются переводить Коран, считая,

<sup>13.</sup> а) Какими тремя источниками регулируются нормы жизни и вероучение мусульман? 6) Как некоторые исламские богословы относятся к переводу Корана?



Чтобы читать Коран, надо знать арабский что «перевод — это всегда измена». Поэтому, по словам преподавателя исламской истории Джона Уильямса, «мусульмане искони отвергали идею перевода Корана, а порой даже запрещали любые попытки передать его содержание на другом языке».

### Распространение ислама

<sup>14</sup> Новая религия Мухаммада встретила ожесточенное сопротивление. Жители Мекки, даже его соплеменники, отвергли его. После 13 лет вражды и преследований он переместил центр своей деятельности к северу от

14. Какое событие стало одним из главных в истории ислама?

## Три основы вероучения и руководства

Священный Коран, согласно преданию, был ниспослан в откровениях Мухаммаду ангелом Джибрилом и его смысл, а также арабский текст имеют Божественное происхождение.

Хадисы, или Сунна, — «рассказы о поступках, изречениях и невысказанных одобрениях (*такрир*) Пророка... составленные во П веке [г. х.] в виде записанных хадисов. Следовательно, хадис — это предание, основанное на случае из жизни или высказывании Пророка». К хадисам также относят предания о делах и высказываниях всех «сподвижников Мухаммада и их преемников». Ниспосланным свыше в хадисах считается лишь смысл (History of the Arabs).

**Шариат** — это комплекс закрепленных в Коране и Сунне

предписаний, которые определяют убеждения, формируют религиозную совесть и нравственные ценности мусульман, а также выступают источниками норм, регулирующих их поведение. «Все действия человека разделяются на пять правовых категорий: 1) обязательные (фард) [совершение которых похвально и несовершение наказуемо]; 2) желательные (мандуб) [совершение которых похвально, но несовершение не наказуемо]; 3) разрешенные (джаиз) [безразличные для законодателя]; 4) недостойные (макрух) [совершение которых нежелательно, но ненаказуемо]; 5) запретные (махзур) [совершение которых наказуемо]» (History of the Arabs).

Мекки, в город Ясриб, позднее получивший название аль-Мадина (Медина), или «город пророка». Это переселение, или хи́джра, произошедшее в 622 году н. э. стало одним из главных событий в истории ислама, впоследствии дата этого события послужила точкой отсчета для исламского календаря\*.

<sup>15</sup> В конце концов, когда в январе 630 года н. э. (8 г. х.) Мекка сдала свои позиции и Мухаммад стал ее правителем, влияние пророка утвердилось. Сосредоточив в своих руках духовную и светскую власть, он смог очистить Каабу от идолов и сделать ее святыней в Мекке, к которой и по сей день стекаются паломники. (Смотрите страницы 289, 303.)

<sup>16</sup> В течение нескольких десятилетий после смерти Мухаммада, наступившей в 632 году н. э., ислам распространился на территории нынешнего Афганистана и даже Туниса, на севере Африки. К началу VIII века религия, основанная на Коране, проникла на Пиренейский полуостров и достигла границы нынешней Франции. Профессор Ниниан Смарт пишет: «С человеческой точки зрения, достижения арабского пророка, жившего в VI—VII веках после Христа, поразительны. Этот человек дал начало новой цивилизации. Мусульмане же видят в этом промысл и достижение Аллаха» (Smart N. Background to the Long Search).

### Смерть Мухаммада вызывает раскол

 $^{17}$  Когда же Мухаммад умер, наступил кризисный пери-

<sup>\*</sup> У мусульман при указании на летоисчисление принято сокращение «г. х.» («года хиджры»), в отличие от «н. э.» («нашей эры»).

<sup>15.</sup> Как Мекка стала главным местом паломничества мусульман?

<sup>16.</sup> Как широко распространился ислам?

<sup>17.</sup> Какая серьезная проблема возникла в исламе после смерти Мухаммада?

од. Он не оставил после себя сына или неоспоримого преемника. Филип Хитти в своей «Истории арабов» пишет: «Халифат [власть халифа] — извечная проблема ислама. Не менее актуальна она и сегодня. [...] По словам мусульманского историка Шахрастани [1086—1153], "больше всего крови в исламе было пролито именно из-за споров о халифате (имамате)"». Как же проблема высшей мусульманской власти разрешилась тогда, в 632 году н. э.? В той же книге отмечается: «(8 июня 632 года) знать, стихийно собравшаяся в Медине, избрала халифом Абу Бакра».

<sup>18</sup> Преемник пророка должен был стать правителем, или халифом (калифом). Однако вопрос о законном преемнике Мухаммада стал причиной разделений в рядах мусульман. Так, в отношении высшей власти сунниты опираются на принцип согласия всей общины, и не считают, что халифами обязательно должны быть прямые потомки пророка. Поэтому они убеждены, что первые три халифа — Абу Бакр (тесть Мухаммада), Омар (советник пророка) и Осман (зять пророка) — были законными преемниками Мухаммада.

<sup>19</sup> Эта точка зрения оспаривается шиитами. По их мнению, власть должна наследоваться лишь кровными родственниками пророка, по линии его двоюродного брата и зятя Али ибн Абу Талиба, первого имама (духовного руководителя и преемника), который женился на любимой дочери Мухаммада, Фатиме. У Али и Фатимы родились сыновья Хасан и Хусейн, внуки Мухаммада. Шииты также утверждают, что «с самого начала Аллах и его пророк указали на Али как на единственного законного преемника, но три халифа обманом завладели его законной властью» (History of the Arabs). Конечно, сунниты смотрят на этот вопрос иначе.

<sup>18, 19.</sup> Чем отличаются взгляды шиитов и суннитов?

<sup>20</sup> А что стало с Али? Когда он правил как четвертый халиф (656—661), между ним и Муавийей (наместником Сирии) началась борьба за власть. Они вступили в сражение, но затем, во избежание пролития крови среди мусульман, вынесли свои споры на третейский суд. Согласие Али на третейский суд ослабило его позиции и вызвало недовольство у многих его последователей, в том числе у хариджитов, или «отделившихся», которые стали его заклятыми врагами. В 661 году н. э. один из восставших хариджитов убил Али отравленным клинком. Между суннитами и шиитами — представителями двух направлений в исламе — возникла непримиримая вражда. Сунниты избрали себе вождя из богатого мекканского рода Омейядов, не состоявшего в родстве с пророком.

21 Шииты считали Хасана, старшего внука Мухаммада, его законным преемником. Однако Хасан отказался от престола и был убит. Его брат Хусейн стал новым имамом, но тоже погиб от руки омейядов 10 октября 680 года н. э. По мнению шиитов, он пал мучеником за веру, и память о нем по сей день чтится приверженцами «Шиат Али» («партии Али»). Они считают, что Али был истинным преемником Мухаммада и первым «имамом [вождем], которого Бог оградил от грехов и ошибок». Али и его преемников шииты считали безукоризненными учителями, обладавшими «божественным даром непогрешимости». Основная часть шиитов признает лишь 12 имамов, последний из которых, Мухаммад ал-Мунтазар, в 878 году н. э. «исчез в пещере великой мечети в Самарре. Потомства он не оставил». Так «он стал скрытым (мустатир) или ожидаемым (мунтазар) имамом [...] В определенное время он вернется в виде махди («ведомого

<sup>20.</sup> Что стало с Али, зятем Мухаммада?

<sup>21.</sup> Кого шииты считают законными преемниками Мухаммада?

истинным путем»), чтобы возродить истинный ислам, завоевать весь мир и провозгласить недолгий золотой век перед концом всего» (History of the Arabs).

<sup>22</sup> Каждый год шииты отмечают день мученической смерти имама Хусейна. Они всячески истязают себя, например колют и режут себя ножами и саблями. Современные шииты известны своей ревностной приверженностью исламским традициям. Однако они составляют лишь 20 процентов от общего числа мусульман в мире, большинство представителей ислама — сунниты. Теперь давайте обратим внимание на некоторые исламские учения и на то, как вера влияет на повседневные дела и поступки мусульман.

### Всевышний — Бог, а не Иисус

<sup>23</sup> Три главные монотеистические религии мира — это иудаизм, христианство и ислам. К началу VII века н. э., когда жил Мухаммад, первые две религии, с точки эрения пророка, уклонились от «дороги прямой». По утверждению некоторых толкователей, в словах Корана «Веди нас по дороге... не тех, которые находятся под гневом, и не заблудших» звучит осуждение евреев и христиан (сура 1:7, Крч). Почему?

<sup>24</sup> Как отмечается в комментарии к этому стиху в одном из переводов Корана, «люди писания сбились с истинного пути: евреи нарушили свой Завет и изрекли великую ложь на Марию и Иисуса... а христиане вознесли Иисуса, посланника, сделав его равным Богу» посредством учения о Троице (сура 4:153—176).

<sup>25</sup> Главное учение ислама кратко выражено в *шахаде*,

<sup>22.</sup> Как шииты отмечают день скорби в память о мученике Хусейне? 23, 24. Что думал Мухаммад об иудаизме и христианстве и как эти религии рассматривают мусульмане?

<sup>25.</sup> Какие схожие выражения мы находим в Коране и Библии?

или символе веры, которую каждый мусульманин знает наизусть. Шахада звучит: «Ла илаха илла Ллаху ва Мухаммадун расулу Ллахи» («Нет никакого божества, кроме Аллаха, а Мухаммад — посланник Аллаха»). Это согласуется со словами из Корана: «Бог ваш — Бог единый, нет божества, кроме Него, милостивого, милосердного!» (сура 2:163, Крч). За 2 000 лет до того схожая мысль прозвучала в призыве к Израилю: «Слушай, Израиль: Господь, Бог наш, Господь един есть» (Второзаконие 6:4). Еще за 600 лет до Мухаммада Иисус Христос повторил эту главную заповедь, как записано в Марка 12:29, и нигде в Писании не говорится, что Иисус называл себя Богом или делал себя равным ему (Марка 13:32; Иоанна 14:28; 1 Коринфянам 15:28).

<sup>26</sup> О Боге в Коране говорится: «Веруйте же в Аллаха и Его посланников и не говорите — три! Удержитесь, это — лучшее для вас, поистине, Аллах — только единый Бог» (сура 4:171, Крч). Однако стоит отметить, что истинное христианство тоже не проповедует Троицу.

# II I есть столпов веры

- 1. Вера в единого Бога, Аллаха (сура 23:116, 117).
- 2. Вера в ангелов (сура 2:177).
- 3. Вера в богооткровенные книги: Тору, Евангелие, Псалтырь, свитки Авраама, Коран.
- 4. Вера во многих пророков, но в одну весть. Адам был первым пророком. В число других пророков входят Авраам, Моисей, Иисус и «печать пророков» Мухаммад (сура 4:136; 33:40).
- Вера в Судный день, в который все умершие восстанут из могил.
- 6. Вера в предопределенность как добра, так и зла. Ничто не происходит без соизволения Бога.

<sup>26.</sup> а) Как мусульмане относятся к Троице? б) Основано ли учение о Троице на Библии?

Это исконно языческое учение было перенято вероотступническим христианским миром после смерти Христа и апостолов\*. (Смотрите главу 11.)

### Душа, воскресение, рай и ад

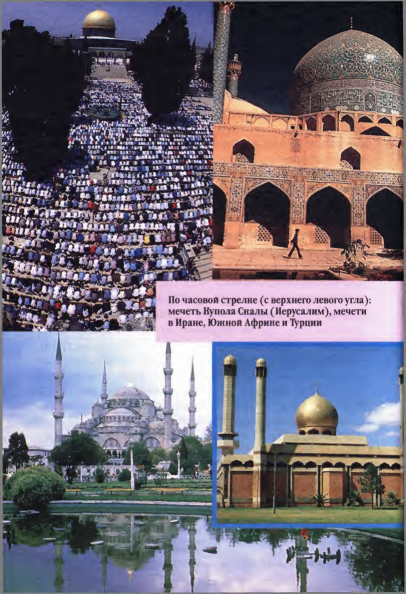
<sup>27</sup> Согласно исламскому вероучению, у человека есть душа, которая переселяется в загробный мир. В Коране говорится: «Аллах приемлет души в миг их смерти, а души тех, в ком смерть не наступила, во время сна Он держит у Себя, и души тех, кому Он смерть назначил, Он оставляет у Себя» (сура 39:42, Прх). В то же время сура 75 полностью посвящена «ал-Кийама», или воскресению мертвых. В ней есть такие слова: «Днем Воскресения клянусь... Ужель уверен человек, что Мы костей его не соберем?.. И вопрошает он: "Когда ж День Воскресения наступит?" [...] Ужель умерших Он не может воскресить?» (сура 75:1, 3, 6, 40, Прх).

<sup>28</sup> В согласии с учениями Корана, души постигает разная участь: одних ожидает блаженство в небесном райском саду, другие обречены на адские муки в огне. В Коране говорится: «И вопрошает: "Когда наступит День Господнего Суда?" То будет День, когда их испытаниям подвергнут над адовым огнем! Вкусите ваше испытанье! Ведь это — то, с чем торопили вы» (сура 51:12—14, Прх). «Им — наказание в сей жизни, и, несомненно, более жестоким им будет наказание в другой, — им нет защиты от Аллаха!» (сура 13:34, Прх). Звучит

<sup>\*</sup> За более подробной информацией о том, содержит ли Библия учение о Троице, обращайтесь к брошюре «Следует ли верить в Троицу?», изданной Свидетелями Иеговы.

<sup>27.</sup> Что в Коране говорится о душе и воскресении? (Сравните Левит 24:17, 18; Екклесиаст 9:5, 10; Иоанна 5:28, 29.)

<sup>28.</sup> Что говорится в Коране об аде? (Сравните Иов 14:13; Иеремии 19:5; 32:35; Деяния 2:25—27; Римлянам 6:7, 23.)



вопрос: «Как объяснить тебе, каков он, этот Ров? Слепящим пламенем горит он!» (сура 101:10, 11, Прх). Эта ужасная участь описывается в подробностях: «Поистине, тех, которые не веровали в наши знамения, мы сожжем в огне! Всякий раз, как сготовится их кожа, мы заменим им другой кожей, чтобы они вкусили наказания. Поистине, Аллах — великий, мудрый!» (сура 4:56, Крч). А вот еще одно описание: «Поистине, геенна — есть засада... [место], в котором они пробудут века, не вкушая там ни прохлады, ни питья, кроме кипятку и гною» (сура 78:21, 23—25, Крч).

<sup>29</sup> Мусульмане верят, что души умерших попадают в барзах («преграду»). Согласно комментарию к одному изданию Корана, «преграда» означает «место или состояние, в котором находятся люди после смерти до Судного дня» (сура 23:101, 102, Крч). Душа там находится в сознании, и люди, при жизни злонамеренные, претерпевают так называемое «наказание могилой». Души же правоверных обретают вечную усладу. Однако праведники тоже должны принять некоторые муки за немногие грехи, совершенные в земной жизни. Пройдя эту промежуточную ступень, каждый получит свой вечный жребий в Судный день\*.

 $^{30}$  В отличие от грешников, правоверным обещается жизнь в небесных райских садах. «А тех, которые уверовали и творили благое, мы введем в сады, где внизу текут

<sup>\*</sup> Узнать, что говорит Библия о душе и аде, можно, сравнив следующие библейские тексты: Бытие 2:7; Иезекииль 18:4; Деяния 3:23. Смотрите также книгу «Чему на самом деле учит Библия?», изданную Свидетелями Иеговы, страницы 208—213.

<sup>29.</sup> Что говорится в Коране и Библии о душе, аде и адском огне?

<sup>30.</sup> Что обещается в Коране правоверным? (Сравните Исаии 65:17, 21—25; Луки 23:43; Откровение 21:1—5.)

реки, вечно пребывающими там» (сура 4:57, Крч). «Обитатели рая сегодня, поистине, своим делом наслаждаются. Они и их супруги в тени возлежат на ложах» (сура 36:55, 56, Крч). «После Закона, в Псалтири Мы написали, что землю примут в наследие праведные рабы мои» (сура 21:105, Сбл). Интересно, что в одном издании Корана в комментарии к этой суре приводится ссылка на Псалом 24:13 и 36:11, 29, а также на слова Иисуса в Матфея 5:5. Упоминание о «супругах» наводит нас еще на один вопрос.

## Единобрачие или многоженство?

<sup>31</sup> Обязательно ли многоженство у мусульман? Хотя Коран разрешает многоженство, многие мусульмане имеют лишь одну жену. В результате кровопролитных войн многие женщины оставались вдовами, поэтому Коран предусматривал многоженство: «А если вы боитесь, что не будете справедливы с сиротами, то женитесь на тех, что приятны вам, женщинах — и двух, и трех, и четырех. А если боитесь, что не будете справедливы, то — на одной или на тех, которыми овладели ваши десницы» (сура 4:3, Крч). Биограф Мухаммада, Ибн Хишам, упоминает, что пророк женился на состоятельной вдове Хадидже, которая была старше его на 15 лет. Потом у него было еще много жен. После его смерти осталось девять вдов.

<sup>32</sup> В исламе существует еще одна форма брака — *мута*. В книге «Наш ислам» говорится, что это «особое соглашение на временный брак, заключающееся между мужчиной и женщиной посредством предложения и согласия. При этом точно назначается приданное, как и в

<sup>31.</sup> Что говорится в Коране о многоженстве? (Сравните 1 Коринфянам 7:2; 1 Тимофею 3:2, 12.)

<sup>32.</sup> Что такое мута?

случае соглашения на постоянный брак» (Al-Rafii M. Islamuna). Сунниты называют его браком для удовольствий, а шииты — временным браком. В той же книге говорится: «Дети [от такого брака] считаются законными и имеют те же права, что и дети от постоянного брака». Вероятно, такие временные браки практиковались в дни Мухаммада с его разрешения. Сунниты утверждают, что позднее такие браки были запрещены, но имамиты, приверженцы крупнейшей шиитской группы, до сих пор считают их законными. Многие все же заключают временные браки, особенно когда мужчина надолго разлучается с женой.

#### Жизненный уклад мусульман

<sup>33</sup> Жизнь мусульман опирается на пять столпов, или главных обязанностей, а также на шесть основ веры. (Смотрите рамки на страницах 296, 303.) Одна из обязанностей состоит в том, что правоверный пять раз в день совершает молитву (намаз), обратившись в сторону Мекки. В священный день (пятницу), когда с минарета раздается призывный голос муэдзина, мужчины стекаются в мечеть для молитвы. Сегодня во многих мечетях с минарета звучит запись, а не голос живого человека.

<sup>34</sup> Мечеть (араб. *масджид*) — или мусульманский храм,— по словам короля Саудовской Аравии Фахда ибн Абд аль-Азиза, «есть краеугольный камень для воззвания к Богу». Он назвал мечеть «местом моления, исследования, ведения юридических и судебных дел, проповеди. Там дается совет, руководство, обучение и подготовка. [...] Мечеть — сердце мусульманского общества». Такие храмы сегодня можно встретить по всему

<sup>33.</sup> Назовите столпы и основы веры ислама?

<sup>34.</sup> Что такое мечеть и какое у нее назначение?

миру. Один из наиболее знаменитых — Мескита. Это мечеть в Кордове (Испания). На протяжении веков она была крупнейшей в мире. Сегодня в центре этой мечети расположен католический собор.

### Конфликты: с христианством и в христианстве

<sup>35</sup> Начиная с VII века ислам стал распространяться на запад — в Северную Африку, а также на восток — в Пакистан, Индию, Бангладеш и даже в Индонезию. При этом ислам вступил в конфликт с воинствующей Католической церковью, которая совершала Крестовые походы с целью отвоевать Святую землю у мусульман. В 1492 году монаршая чета Фердинанд и Изабелла завершили католическую Реконкисту (отвоевание испанских земель). Мусульманам и евреям пришлось либо сменить веру, либо бежать из страны. От взаимной веротерпимости, которая существовала в Испании при мусульманах, под натиском католической инквизиции не осталось и следа. Однако ислам не прекратил свое существование. В XX веке он возродился, стал распространяться и набирать силу.

<sup>36</sup> В то время как ислам все больше распространялся, Римско-католическая церковь переживала глубокий внутренний кризис, пытаясь сохранить единство в своих рядах. А на пороге стояли новые события, которым предстояло пошатнуть монолит церкви: изобретение печатного станка и появление Библии на языке простого народа. В следующей главе будет обсуждаться, что способствовало дальнейшему расколу христианской церкви.

<sup>35.</sup> Как складывались отношения между исламом и католицизмом?

<sup>36.</sup> Что происходило в Римско-католической церкви, в то время как ислам все больше распространялся?



## $\prod$ ять столпов ислама

- Словесное исповедание веры (шахада): «Нет никакого божества, кроме Аллаха, и Мухаммад — посланник Аллаха» (сура 33:40).
- 2. Молитва (намаз, или салят), которую совершают пять раз в день, обратившись в сторону Мекки (сура 2:144).
- 3. Милостыня (закят) обязательство отдавать часть доходов или стоимости имущества (сура 24:56).
- 4. Пост (саум), соблюдается особенно в течение священного месяца Рамадана (сура 2:183—185).
- Паломничество (хадж). Раз в жизни каждый мусульманин должен совершить паломничество в Мекку. От хаджа освобождаются только больные и неимущие (сура 3:97).

# Вера Бахаи: поиски мирового единства

<sup>1</sup> Вера Бахаи не секта исламского толка, а ответвление от религии бабитов — течения, отколовшегося в Персии (ныне Иран) от шиитской ветви ислама в 1844 году. Основателем бабизма был потомок Мухаммада Али Мухаммад из города Ширазе, который принял титулы «Баб» («врата») и имам Махди («ведомый истинным путем»). Он был казнен персидскими властями в 1850 году. В 1863 году Мизра Хусейн Али Нури, выдающийся лидер бабитской групны, объявил себя, согласно предсказанию Баба, «Тем, кого проявит Бог». Он также назвался Бахауллой (что означает «Слава Божия») и основал новую религию Бахаи.

<sup>2</sup> Бахаулла был выслан из Персии в Акку (ныне Акра, Израиль) и заключен в тюрьму. Там он написал свою главную книгу «Китаб-и-Агдес» («наисвятейшая книга»), а также тщательно разработал учения Веры Бахаи. По смерти Бахауллы главой новой религиозной общины стал его сын Абдул Баха, а затем внук Шоги Эффенди. С 1963 года деятельность сообщества бахаи координируется на выборной основе административным центром, известным как «Всемирный дом справедливости».

<sup>3</sup> Бахаи верят, что Бог отнрывает себя людям через «Явителей Божьей воли», в число ноторых входят Авраам, Моисей, Кришна, Заратуштра, Будда, Иисус, Мухаммад, Баб и Бахаулла. По их мнению, эти люди были посланы человечеству для руководства в процессе эволюции, и явление Баба знаменовало начало новой эры. По утверждению бахаи, весть Баба на сегодняшний день — это самое полное откровение воли Бога, главное Божественное средство для достижения мирового единства. (Сравните 1 Тимофею 2:5, 6.)

4 Одна из заповедей Веры Бахаи гласит, что «все великие религии мира Божественны по своему происхождению и что их основные принципы находятся в полной гармонии друг с другом». Они «отличаются лишь незначительными доктринальными нюансами». (Сравните 2 Коринфянам 6:14—18; 1 Иоанна 5:19, 20.)

<sup>5</sup> Бахаи верят в единого Бога, бессмертную душу и эволю-

<sup>1, 2.</sup> Нан зародилась Вера Бахаи? 3—7. а) Нановы неноторые из учений бахаи? б) Чем вероучение бахаи отличается от учений Библии?



Храм бахаи в их всемирном центре в Хайфе (Израиль)

цию человечества (биологическую, духовную и социальную). В то же время они отрицают существование ангелов, догмат Троицы и индуистское учение о реинкарнации. Отрицают они и то, что человек лишился совершенства, и, соответственно, не признают искупительную жертву Иисуса Христа, которую он принес, пролив свою кровь (Римлянам 5:12; Матфея 20:28).

<sup>6</sup> Среди прочего, своими главнейшими духовными принципами бахаи считают братство всех людей и равенство мужчин и женщин. У бахаи приняты моногамные браки. По меньшей мере раз в день они читают одну из трех молитв, ноторые были переданы Бахауллой. В течение 19 дней в марте (месяц Ала по налендарю бахаи) они от рассвета до заката соблюдают пост. В налендаре бахаи 19 месяцев по 19 дней в наждом и неснольно «вставных» дней).

<sup>7</sup> В религии бахаи духовенство отсутствует и установленных обрядов не много. Любой человен, верующий в Бахауллу и принимающий его учения, может вступить в общину. Они проводят свои религиозные встречи наждый первый день месяца (по своему налендарю).

8 Свою миссию бахаи видят в духовном покорении планеты. Они распространяют свою веру, беседуя с людьми, проводя информационные кампании. а танже собственным примером и участием в общественной работе. Они исповедуют принципы абсолютного повиновения законам своей страны и невмешательства в политику, хотя и участвуют в выборах. Когда это возможно, бахаи предпочитают альтернативную гражданскую службу, но не отназываются полностью от службы в армии по религиозным убеждениям.

<sup>9</sup> В результате миссионерсной деятельности в последние годы число приверженцев Веры Бахаи быстро растет. Недавно сообщалось, что в мире насчитывается оноло 7 500 000 бахаи, хотя, по неноторым оценкам, их оноло 5 000 000.

<sup>8, 9.</sup> В чем бахаи видят свою миссию?

# **Реформация**Новый виток духовных исканий

«Великая трагедия средневековой церкви в том, что она не смогла идти в ногу со временем. [...] Закоснелая и неспособная давать духовное руководство, она стала реакционной, упадочнической и растленной на всех уровнях». Так в книге «История реформации» описывается могущественная Римско-католическая церковь, власть которой с V по XV век распространялась почти на всю Европу (Stevenson W. The Story of the Reformation).

<sup>2</sup> Как же случилось, что церковь утратила свое влияние и стала «упаднической и растленной»? Почему папы, претендовавшие на роль апостольских преемников, оказались неспособны «давать духовное руководство»? И к чему привел упадок церкви? Чтобы ответить на эти вопросы, необходимо вспомнить, в каком состоянии находилась тогда церковь и какую роль она играла в поисках истинного Бога.

### Церковь в упадке

<sup>3</sup> K концу XV века Римско-католическая церковь с ее приходами, монастырями и школами стала крупнейшим

<sup>1, 2.</sup> а) Как в одной книге о Реформации описывается средневековая Римско-католическая церковь? б) Какие вопросы возникают относительно Римско-католической церкви?

<sup>3.</sup> а) Каково было экономическое положение Римско-католической перкви в конце XV века? б) Как перковь пыталась поддерживать свое великолепие?



Деревянные гравюры XVI века подчеркивают контраст между тем, как Христос изгонял торговцев из храма, и тем, как шла торговля папскими индульгенциями

землевладельцем во всей Европе. Известно, что ей принадлежала половина земельных угодий Франции и Германии, а также две пятых и более земель Швеции и Англии. К чему это привело? «В конце XV — начале XVI века роскошь и великолепие Рима безмерно возросли и его политическое влияние на какое-то время усилилось»,— говорится в книге «История цивилизации» (МсКау D. A History of Civilization). Однако эта роскошь дорого стоила, и, чтобы не утратить ее, папство вынуждено было искать новые источники доходов. Историк Вил Дюрант писал:

Со всякого, кто получал духовный сан, взыскивались аннаты, то есть ежегодные выплаты (в первый год половина дохода, а в последующие годы — десятина), которые требовалось посылать папской курии — административным учреждениям, подчиненным римскому папе. За архиепископский паллий (накидку из белой шерсти, которая удостоверяла и символизировала власть ее владельца) новый архиепископ должен был выплатить папе круглую сумму. После смерти кардинала, архиепископа, епископа и аббата его личное имущество передавалось папе. [...] За разби-

рательство или решение какого-либо вопроса папская курия в благодарность ожидала подарок, а порой и само решение зависело от подарка.

Durant W. The Reformation

4 Из года в год в папскую казну стекались огромные деньги, что в итоге вело к продажности и моральному разложению. В то время говорили, что «даже папа не может грязью играть и рук не марать», и в истории церкви того периода, по словам одного историка, была «целая плеяда крайне светских пап». Среди них — Сикст IV (папствовал с 1471 по 1484 год), вложивший изрядный капитал в строительство Сикстинской капеллы, которой присвоил свое имя, и обогативший своих многочисленных племянников и племянниц; папа Александр VI (папствовал с 1492 по 1503 год), он же скандально известный Родриго Борджа, открыто признавший своих незаконнорожденных детей и сделавший им протекцию; папа Юлий II (1503—1513), племянник Сикста IV. больше посвящавший себя войнам, политике и искусству, чем своим церковным обязанностям. Нидерландский богослов-католик Эразм Роттердамский в 1518 году справедливо отметил: «Бесстыдство Римской курии достигло апогея».

<sup>5</sup> Беэнравственность и продажность были присущи не только папству. В то время была известна поговорка «Хочешь испортить сына, отдай его в священники». Это подтверждают письменные свидетельства того времени. По словам Дюранта, в Англии в 1499 году «23 процента тех, кто обвинялся в распутстве... были священники, хотя в целом служители церкви составляли менее 2 процентов населения. Некоторые духовники пытались склонить ка-

<sup>4.</sup> Как богатства, стекавшиеся в церковь, влияли на папство?

<sup>5.</sup> Что письменные свидетельства того времени говорят о моральном облике духовенства?

ющихся женщин к сексуальным связям. Тысячи священников, а в Германии практически все имели любовниці». (Сравните 1 Коринфянам 6:9—11; Эфесянам 5:5.) Моральный упадок наблюдался и в других сферах жизни. В Испании говорили: «От служителей Христа вряд ли можно что-то получить без денег; за крещение — плати... за венчание — плати, за исповедь — тоже плати. Ничего, даже соборование перед смертью, не получишь без денег! Бесплатно они и в колокол не позвонят, и в церкви не отпоют. Как видно, для бедняков дорога в Рай заказана». (Сравните 1 Тимофею 6:10.)

<sup>6</sup> Обобщить сказанное о состоянии Римско-католической церкви начала XVI века можно словами Никколо Макиавелли, известного итальянского философа того времени:

Если бы князья христианской республики сохраняли религию в соответствии с предписаниями, установленными ее основателем, то христианские государства и республики были бы гораздо целостнее и намного счастливее, чем они оказались в наше время. Невозможно представить большего свидетельства упадка религии, нежели указание на то, что народ, находящийся ближе всех к римской Церкви, являющейся главой нашей религии, наименее религиозен.

Макиавелли Н. Рассуждения о первой декаде Тита Ливия

### Начало реформ

<sup>7</sup> Кризис церкви заметили не только Эраэм Роттердамский и Макиавелли, но и сама церковь. Для рассмотрения некоторых жалоб и нарушений созывались церковные соборы, но существенной пользы это

<sup>6.</sup> Что писал Макиавелли о Римско-католической церкви? (Римлянам 2:21-24).

<sup>7.</sup> Какие слабые попытки предпринимала перковь, чтобы пресечь элоупотребления властью?

не принесло. Папы, купающиеся в лучах собственной славы и могущества, не приветствовали какие-либо перемены.

<sup>8</sup> Если бы перковь лучше следила за чистотой собственного «дома», то не исключено, что Реформации бы вовсе не было. Однако первые реформаторские идеи зазвучали из среды самой перкви, а также извне ее. В главе 11 мы уже упоминали о вальденсах и альбигойцах, которые были признаны еретиками и движение которых было жестоко подавлено. Однако они пробудили в людях протест против неблаговидных дел католического духовенства и желание вновь обратиться к Библии. Такие чувства и стремления двигали первыми реформаторами.

### Протест внутри церкви

<sup>9</sup> Джон Уиклиф (ок. 1330—1384), часто называемый «утренней звездой Реформации», был католическим священником и профессором богословия Оксфордского университета в Англии. Прекрасно зная о злоупотреблениях в церкви, он в своих трудах и проповедях высказывался против коррупции в монашеских орденах, против папских налогов, против догмата о пресуществлении (веры, что хлеб и вино во время мессы буквально превращаются в тело и кровь Иисуса Христа), против исповеди и против вмешательства церкви в светскую жизнь.

<sup>10</sup> Особенно резко Уиклиф критиковал церковь за пренебрежение обязанностью учить людей библейской истине. Однажды он заявил: «Дай-то Бог, чтобы в каждой приходской церкви в этой стране была хорошая Биб-

<sup>8.</sup> К чему привело то, что церковь постоянно попустительствовала беззаконию?

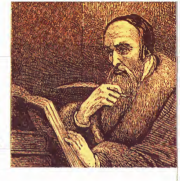
<sup>9.</sup> Кем был Джон Уиклиф и против чего выступал?

<sup>10.</sup> Как Джон Уиклиф проявил горячую любовь к Слову Бога?



Ян Гус на столбе мучений

Английский реформатор и переводчик Библии Джон Уиклиф



лия с хорошим толкованием и чтобы священники внимательно исследовали ее и верно учили народ Евангелию и Божьим заповедям!» С этой целью Уиклиф под конец своей жизни взялся за перевод латинской Вульгаты на английский язык. С помощью своих соратников, особенно Николаса из Херефорда, он издал первую полную Библию на английском языке. Джон Уиклиф, несомненно, оказал огромнейшую помощь человечеству в поисках Бога.

<sup>11</sup> Труды Уиклифа и отдельные части Библии распространялись по всей Англии странствующими проповедниками, которых часто называли «бедными священниками», потому что они носили простую одежду, ходили босиком и у них не было никакого имущества. Их также прозвали лоллардами. Это прозвище происходит «от средненидерландского lollaert(d), букв.— бормочущий (молитвы)» (Большая энциклопедия «Терра»). В книге «Лолларды» отмечается: «За несколько лет их число значительно возросло. Было подсчитано, что по меньшей мере четверть населения на словах или на деле разделяла их чувства» (The Lollards). Все это, конечно, не ускользнуло от внимания духовенства. Поскольку Уиклиф

<sup>11.</sup> а) Чего сумели достичь последователи Уиклифа? 6) Какая участь постигла лоллардов?

занимал видное положение в правящих и ученых кругах, ему дали спокойно умереть в последний день 1384 года, но его последователей ожидала более печальная участь. В Англии при Генрихе IV их признали еретиками, многих заключали в тюрьмы, пытали или сжигали заживо.

<sup>12</sup> Идеи Джона Уиклифа затронули чешского католического священника Яна Гуса (1369?—1415). Он был ректором Пражского университета. Как и Уиклиф, Гус обличал коррупцию Римско-католической церкви и подчеркивал важность чтения Библии. Его взгляды сразу же вызвали гнев духовенства. В 1403 году власти запретили пропаганду антипапских идей Уиклифа, чьи книги публично сожгли. Гус, однако, продолжал писать свои труды, в которых резко критиковал церковь, в том числе и ее торговлю индульгенциями\*. В 1410 году он был осужден и отлучен от церкви.

<sup>13</sup> Гус ревностно выступал в поддержку Библии. Он писал: «Восстать против заблудшего папы — значит послушаться Христа». Еще он учил, что истинная Церковь — это далеко не папа и не Рим. Церковь — «это избранные, тело Христово с главою Христом; невеста Христа, которую он из великой любви искупил своей собственной кровью». (Сравните Эфесянам 1:22, 23; 5:25—27.) Гуса за его деятельность осудили на Констанцском соборе как еретика. Заявив, что «лучше славно умереть, чем скверно жить», он отказался отречься от веры и был сожжен на столбе в 1415 году. На том же соборе постановили выкопать и сжечь останки Уиклифа, которые уже 30 лет пролежали в могиле.

<sup>\*</sup> Грамота об отпущении грехов, выдаваемая от имени папы римского.

<sup>12.</sup> Кем был Ян Гус и против чего он выступал?

<sup>13.</sup> a) Что, по словам Гуса, представляет собой истинная Церковь? 6) К чему привела стойкость Гуса?

14 Еще одним ранним реформатором был монах-доминиканец Джироламо Савонарола (1452—1498) из монастыря Сан-Марко во Флоренции. Увлеченный духом итальянского Возрождения, Савонарола обличал продажность, процветавшую как в церкви, так и в государстве. Основываясь на Библии, а также на видениях и откровениях, которые, по его словам, были ему даны, он стремился создать христианское государство, или теократический порядок. В 1497 году папа предал его анафеме. Через год его арестовали, подвергли пыткам и повесили. Его последними словами были: «Мой Господь умер за мои грехи, разве я не отдам с радостью свою жалкую жизнь за него?» Его тело сожгли, а пепел развеяли над рекой Арно. Савонарола недаром назвал себя «предтечей и жертвой», ведь всего через несколько лет пламя Реформации уже полыхало по всей Европе.

## В разделенном доме

15 Разбушевавшиеся вихри Реформации пошатнули основания «христианского» дома в Западной Европе. Почти всецело находясь во власти Римско-католической церкви, этот дом разделился. Юг Европы — Италия, Испания, Австрия и Франция — оставался оплотом католичества. В других же частях Европы возникли три основных течения: в Германии и Скандинавии — лютеранство; в Швейцарии, Нидерландах, Шотландии и частично во Франции — кальвинизм (или реформатство); в Англии — англиканство. Наряду с этими появились мелкие, но более радикальные течения: сначала анабаптисты, затем меннониты, гуттерские братья,

<sup>14.</sup> а) Кем был Джироламо Савонарола? б) Что пытался сделать Савонарола и что из этого вышло?

<sup>15.</sup> Ќакие разделения в результате Реформации произошли в западно-европейском христианском мире?

а также пуритане, которые в свое время переселились в Северную Америку, неся с собой свои религиозные тралиции и взглялы.

<sup>16</sup> Со временем эти основные течения разделились на сотни других, образовав известные нам сегодня церкви: Пресвитерианскую, Епископальную, Методистскую, Баптистскую, Конгрегационалистскую и многие другие. Христианский мир поистине стал разделенным домом. Как же возникли эти разделения?

## Лютер и его тезисы

17 Если точно указывать день начала Реформации, то это 31 октября 1517 года. Согласно традиции, именно тогда монах-августинец Мартин Лютер (1483—1546) прибил доску со своими 95 тезисами к дверям дворцовой церкви в Виттенберге в германском княжестве Саксонии.

16. Что в конце концов постигло христианский мир? (Марка 3:25).

17. Что принято считать официальным началом Реформации?

Мартин Лютер (справа) выступал против торговли индульгенциями, ноторую вел монах Иоганн Тецель (внизу)



Чем же был вызван такой необычный поступок? Кто такой Мартин Лютер и против чего он выступал?

18 Как Уиклиф и Гус, Мартин Лютер был монахомсхоластом. Будучи доктором богословия, он преподавал библеистику в Виттенбергском университете и снискал славу прекрасного знатока Библии. Он был глубоко убежден, что спасти или оправдать человека может только вера, а не дела и покаяние. Однако он не думал порывать с Римско-католической церковью. По сути, тезисы Лютера были лишь реакцией на определенные события, а не целенаправленным бунтом. Он выступал против торговли индульгенциями.

19 Во времена Лютера папские индульгенции свободно продавали не только для живых, но и для умерших. Тогда бытовала поговорка «Чуть только монета в ларце зазвенит, душа из чистилища вон отлетит». Для простого народа индульгенции стали своего рода «страховым полисом», защитой от наказания за грех, поэтому необходимость в раскаянии отпадала сама собой. Эразм Роттердамский писал: «Повсюду продается избавление от чистилища, и не только продается, но и навязывается тем, кто не хочет его покупать».

<sup>20</sup> В 1517 году доминиканский монах Иоганн Тецель отправился в Ютербог, что недалеко от Виттенберга, продавать индульгенции. Часть доходов шла на сооружение собора св. Петра в Риме. Другая часть шла Альбрехту Бранденбургскому, чтобы он мог отдать занятые деньги, которые были выплачены римской курии за пост архиепископа Майнцского. Тецель проявил все свое

<sup>18.</sup> а) Кем был Мартин Лютер? б) Что побудило Лютера изложить свои тезисы?

<sup>19.</sup> Как во времена Лютера использовались индульгенции? 20. а) Зачем Иоганн Тепель отправился в Ютербог? 6) Как Лютер отнесся к продаже Тепелем индульгенций?

мастерство торговца, и к нему стекалось множество людей. Лютер был возмущен. С помощью простых подручных средств он прибил к дверям церкви доску, на которой написал свои 95 тезисов, тем самым публично выразив протест против такого «балагана».

<sup>21</sup> Свои тезисы Лютер назвал «Диспутом о силе индульгенций». Его целью было не столько бросить вызов церкви, сколько указать на перегибы и превышение власти в связи с продажей папских индульгенций. Это видно из следующих тезисов:

- 5. Папа не хочет и не может допустить какую-либо другую му́ку, помимо тех, которые он установил по своему вкусу...
- 20. Потому под этими словами [о полном отпущении всех страданий] папа понимает не вообще все страдания, но лишь те, которые он сам наложил.
- 36. Всякий христианин, искренно раскаивающийся и сокрушающийся о своих грехах, имеет полное прощение и без папских индульгенций.

<sup>22</sup> Благодаря новоизобретенному печатному станку эти «взрывоопасные» идеи быстро достигли других частей Германии, а также Рима. Отвлеченные дебаты о продаже индульгенций вскоре переросли в полемику о вопросах веры и папской власти. Сначала Римско-католическая церковь вступила с Лютером в спор, призвав его отречься от своих взглядов. Когда Лютер не согласился на это, церковные и светские власти стали оказывать на него давление. В 1520 году папа издал буллу, или эдикт, в которой Лютеру запрещалось проповедовать, и все его книги приказывалось сжечь. В знак непокорности Лютер

<sup>21.</sup> Какие аргументы использовал Лютер против продажи индульгенций?

<sup>22.</sup> a) Как развивались события в связи с распространением идей Лютера? 6) Что произошло в 1520 году и какими были последствия?

публично сжег папскую буллу. В 1521 году папа отлучил его от церкви.

23 В конце того же года Лютера вызвали на заседание рейхстага, или парламента, в Вормсе. Его допрашивал император Священной Римской империи, ревностный католик Карл V, шесть германских курфюрстов (князейизбирателей), а также другие представители религиозной и светской власти. Когда Лютеру еще раз приказали отречься от своих взглядов, он произнес знаменитую фразу: «Если меня не убедят свидетельствами из Священного Писания или очевидными доводами разума... то я не могу и не хочу ни от чего отрекаться, ибо не подобает христианину поступать против совести. Я весь тут перед вами. Я не могу иначе. Да поможет мне Бог. Аминь». В ответ на это император объявил Лютера вне закона. Однако правитель родного германского княжества Лютера, курфюрст Фридрих Саксонский, пришел ему на помощь и предложил укрыться в замке Вартбург.

24 Но карательные меры не пресекли распространение идей Лютера. В течение десяти месяцев пребывания в Вартбурге Лютер занимался писательством и переводом Библии. Он перевел на немецкий язык Греческие Писания, изданные Эразмом. Затем он приступил к переводу Еврейских Писаний. Как же нуждались простые люди в Библии, переведенной Лютером! Известно, что «за два месяца было продано 5 000 экземпляров Библии, а за двенадцать лет — 200 000 экземпляров». Библия Лютера внесла столь огромный вклад в язык и культуру германского народа, что ее часто сравнивают с «Библией короля Якова», которая безмерно обогатила английский язык и культуру.

<sup>23.</sup> a) Как проходило заседание рейхстага в Вормсе? б) Как Лютер выразил свою позицию и к чему это привело? 24. Что сделал Лютер во время пребывания в замке Вартбург?

25 После Вормсского рейхстага реформаторское движение обретало все больше сторонников, и в 1526 году император даровал каждому германскому княжеству право выбирать между лютеранством и католичеством. Олнако в 1529 году, когда император отменил свое решение, некоторые германские князья выразили протест. Отсюда в Реформацию пришло слово «протестант». В следующем 1530 году на «Аугсбургском рейхстаге» император попытался примирить две враждующие партии. Лютеране представили свое вероучение в документе, получившем название «Аугсбургское исповедание веры», составленном Филиппом Меланхтоном на основании учений Лютера. Хотя тон этого документа был в основном примиренческий, Римско-католическая церковь отклонила его, и пропасть между протестантами и католиками стала непреодолимой. Сторону Лютера заняли многие германские княжества, а вскоре к ним присоелинились и скандинавские.

### Реформа или революция?

<sup>26</sup> В чем же были основные противоречия между протестантами и католиками? По словам Лютера, их было три. Первое: Лютер считал, что спасение обретается благодаря «оправданию одной верой»\* (лат. sola fide), а не через покаяние или отпушение грехов церковью. Второе: он учил, что прощение дается исключительно Божьей

<sup>\*</sup> Лютер так настаивал на принципе «оправлания одной верой», что в переводе Библии в Римлянам 3:28 добавил слово «одной». Епге он с подозрением относился к книге Иакова из-за слов «Вера без дел мертва» (Иакова 2:17, 26). Он не осознавал, что в письме Римлянам Павел имел в виду дела, которые требовал еврейский закон (Римлянам 3:19, 20, 28).

<sup>25.</sup> a) Как появилось понятие «протестант»? б) Что такое Аугсбургское исповедание?

<sup>26.</sup> В чем, по словам Лютера, были основные противоречия между протестантами и католиками?

милостью (sola gratia), а не духовенством или папой. Третье: Лютер утверждал, что в доктринальных вопросах абсолютным авторитетом не могут служить ни папа, ни церковные соборы, а только Священное Писание (sola scriptura).

<sup>27</sup> Как отмечается в «Католической энциклопедии», Лютер все же «остался верен многим прежним учениям и традициям, которые можно было как-то согласовать с его особыми взглядами на грех и оправдание» (The Catholic Encyclopedia). В «Аугсбургском исповедании веры» о лютеранстве сказано: «Это учение ясно обосновано Священным Писанием и, кроме того, не противоречит единой христианской Церкви, включая также и римскую церковь, насколько это возможно утверждать из сочинений Отцов Церкви». Лютеранская вера, как утверждается в «Аугсбургском исповедании», включает в себя такие небиблейские учения, как учение о Троице, бессмертной душе и вечных муках, а также такие традиции, как крещение младенцев, церковные праздники и так далее. Впрочем лютеране требовали и некоторых перемен, например, чтобы во время причащения людям давали хлеб и вино и чтобы целибат, монашеские обеты и обязательная исповедь были упразднены\*.

<sup>28</sup> В целом, Реформация, которую проповедовали Лютер и его последователи, смогла свергнуть папское иго. Можно сказать, что во главе с Мартином Лютером

<sup>\*</sup> В 1525 году Мартин Лютер женился на Катарине фон Бора, бывшей монахине, сбежавшей из монастыря пистерпианцев. У них было 6 детей. По словам Лютера, он женился по трем причинам: чтобы угодить отпу, чтобы досадить папе и Дьяволу и чтобы перед мученической смертью подтвердить свое учение собственным примером.

<sup>27.</sup> а) Какие небиблейские католические учения и традиции все же сохранили протестанты? б) Каких перемен требовали протестанты? 28. В чем были успехи Реформации и чего она не достигла?

человечество совершило очередной виток духовных поисков, но до узкого пути истины было еще далеко, ведь, согласно словам Иисуса, «Бог есть Дух, и поклоняющиеся ему должны поклоняться в духе и истине» (Иоанна 4:24; 8:31, 32; Матфея 7:13, 14).

### Реформа Цвингли в Швейцарии

<sup>29</sup> Пока Лютер сражался с папскими послами и представителями светской власти в Германии, католический священник Ульрих Цвингли (1484—1531) начал реформистское движение в швейцарском городе Цюрихе. До той немецкоязычной области уже докатилась волна реформ, пришедшая с севера. Предположительно в 1519 году Цвингли стал выступать против индульгенций, культа Богородицы, целибата и прочих католических доктрин и традиций. Хотя Цвингли утверждал, что действует независимо от Лютера, во многих вопросах их мнения совпадали, и он распространял трактаты Лютера по всей стране. Однако, в отличие от более консервативного Лютера, Цвингли выступал за упразднение всякого рода атрибутов католицизма: изображений, распятий, священнических облачений и даже литургической музыки.

<sup>30</sup> Более серьезные разногласия между двумя реформаторами возникли по вопросу евхаристии, или причащения. Слова Иисуса «Сие есть Тело Мое» Лютер трактовал буквально: он верил, что тело и кровь Христа неким чудом реально присутствуют в хлебе и вине во время причащения. Цвингли же в своем трактате «О Трапезе Господней» доказывал, что слова Иисуса «Сие есть Тело Мое» не что иное, как метафора, и понимать их следует по-другому: «хлеб означает мое те-

30. Какой вопрос стал яблоком раздора между Лютером и Цвингли?

<sup>29.</sup> а) Кем был Ульрих Цвингли и против чего он выступал? б) Чем реформа Цвингли отличалась от реформы Лютера?

ло» или «есть символ моего тела». Эта дилемма стала для двух реформаторов яблоком раздора.

<sup>31</sup> Цвингли продолжал проповедовать свои реформистские учения в Цюрихе и многого добился. Другие города вскоре склонились на его сторону, но большинство сельских жителей были консервативны и придерживались католицизма. Противоборство настолько обострилось, что между швейцарскими протестантами и сторонниками католицизма вспыхнула гражданская война. Цвингли, сопровождая войско в качестве священника, погиб в битве при местечке Каппель близ озера Цуг в 1531 году. Когда наконец воцарился мир, каждой области было дано право решать, какой веры придерживаться — протестантской или католической.

### Анабаптисты, меннониты и гуттерцы

<sup>32</sup> Некоторые протестанты все же считали, что реформаторы не до конца обличили папство и Католическую церковь. Они верили, что христианская церковь должна состоять только из крещеных, ревностных прихожан, а не из всех подряд жителей страны или области. Поэтому они отвергали крещение младенцев и настаивали на отделении церкви от государства. Они тайно крестили заново своих единоверцев, поэтому их стали называть анабаптистами (греч. ана — «вновь» и вапто́ — «погружаю», «крещу»). Поскольку они отказывались брать в руки оружие, давать клятвы, занимать государственные должности, в них видели угрозу обществу и они преследовались как католиками, так и протестантами.

33 Сначала анабаптисты жили небольшими группами

<sup>31.</sup> К чему привела деятельность Цвингли в Швейцарии?

<sup>32.</sup> Кем были анабаптисты и почему они получили такое название?

<sup>33.</sup> а) Чем были вызваны жестокие гонения на анабаптистов? б) Как распространялась вера анабаптистов?





По приназу Жана Кальвина (слева) Мигель Сервет (справа) был сожжен на ностре нан еретин

# «Ошибочность троичности»

В возрасте 20 лет Мигель Сервет (1511-1553), испанец, изучавший медицину и право, издал трактат «Ошибочность троичности» (De Trinitatis erroribus). В нем он написал, что «не станет использовать слово "Троица", которое отсутствует в Писании и, похоже, лишь увековечивает философскую ошибку». Он отверг учение о Троице, «которое нельзя понять, которое по природе вещей немыслимо и которое даже можно рассматривать как богохульство!»

За откровенность высказываний Сервет был осужден католиками. Но арестовали Сер-

вета - кальвинисты. Это они подвергли его пыткам и приговорили к медленной смерти через сожжение. Кальвин оправдывал свои действия такими словами: «Если паписты, в защите своих суеверий, настолько жестоки и непримиримы, что неистово проливают невинную кровь, то разве христианские магистраты не должны проявлять пущую ревность, защищая несомненную истину». Религиозный фанатизм и ненависть ослепили разум Кальвина и заглушили в нем христианские принципы. (Сравните Матфея 5:44.)

в некоторых областях Швейцарии, Германии и Нидерландов. Везде, куда бы они ни направлялись, они проповедовали свою веру, и их число быстро умножалось. Одна из групп анабаптистов в религиозном запале, забыв о своих пацифистских взглядах, захватила в 1534 году город Мюнстер и попыталась основать коммуну, полигамное общество — новый Иерусалим. Это движение вскоре было жестоко подавлено. Анабаптисты завоевали себе дурную славу, и их движение сошло на нет. На самом деле большинство анабаптистов были простыми верующими, стремившимися жить тихо и уединенно. Среди более организованных преемников анабаптистов были меннониты, последователи голландского реформатора Менно Симонса, а также гуттерские братья, которыми руководил тиролец Якоб Гуттер. Спасаясь от преследований, некоторые из них эмигрировали в Восточную Европу — Польшу, Венгрию и даже в Россию. Другие бежали в Северную Америку и образовывали там общины гуттерцев и амишей.

#### Появление кальвинизма

<sup>34</sup> Реформацию в Швейцарии возглавил француз Жан Кальвин, или Ковен (1509—1564). Он познакомился с учениями протестантов в студенческие годы во Франции, в 1534 году из-за религиозных преследований покинул Париж и обосновался в Базеле (Швейцария). В защиту протестантов он опубликовал свое сочинение «Наставление в христианской вере», в котором резюмировал идеи отцов церкви и средневековых богословов, а также взгляды Лютера и Цвингли. Этот труд стал основой вероучений всех реформатских церквей, распространившихся впоследствии в Европе и Америке.

<sup>34.</sup> а) Кто такой был Жан Кальвин? б) Какой важный труд он написал?

<sup>35</sup> В «Наставлении» он сформулировал свою теологию. Согласно ей, Бог есть Абсолютный Владыка, чья воля определяет все и руководит всем. В противоположность этому, падший человек грешен и никак не достоин милости. Поэтому спасение зависит не от добрых дел человека, а от Бога. Так в свете своей доктрины о предопределении Кальвин писал:

Мы говорим, что в Писании четко сказано: Бог в Своем извечном и неизменном совете раз и навсегда определил тех, кому Он пожелал однажды даровать спасение, и тех, кого пожелал обречь на гибель. Мы утверждаем, что воля Божия в отношении избранных проистекает из Его свободной милости и не учитывает человеческих заслуг; в то время как те, кого Он обрекает на погибель, не допускаются к жизни по справедливому и непогрешимому, но вместе с тем непостижимому суду.

Подобная суровость также отразилась и на других аспектах учений Кальвина. Он настаивал, чтобы христиане вели святую и добродетельную жизнь, воздерживаясь не только от греха, но и от удовольствий и легкомыслия. Еще он утверждал, что церковь, состоящая из избранных, должна быть освобождена от всех гражданских ограничений и что только через церковь можно построить воистину богоугодное общество.

<sup>36</sup> Вскоре после выхода в свет «Наставления» другой реформатор, Гийом Фарель, убедил Кальвина поселиться в Женеве. Они вместе попытались воплотить кальвинизм в жизнь. Их целью было превратить Женеву в теократический город с функциями и церкви, и государ-

<sup>35.</sup> а) Как Кальвин объяснял свою доктрину о предопределении? 6) Как суровость этой доктрины отразилась на других аспектах учения Кальвина?

<sup>36.</sup> а) Чего Кальвин и Фарель пытались достичь в Женеве? б) Какие строгие правила были введены? в) Какой пример свидетельствует о крайностях действий Кальвина и как он их оправдывал?

ства. Они установили строгие правила и санкции на все, будь то религиозные наставления, церковные службы или общественная мораль. Эти правила распространялись даже на санитарию и противопожарную безопасность. Согласно одному историческому труду, «парикмахера за то, что он сделал, как считалось, неподобающую прическу невесте, заключили в тюрьму на два дня. Мать невесты с двумя женщинами, помогавшими парикмахеру, постигла та же участь. Танцы и игра в карты тоже наказывались магистратским судом». Тех, кто в вопросах богословия расходился с Кальвином, ожидала суровая кара. Например, известна трагическая судьба испанца Мигеля Сервета, который был сожжен на костре. (Смотрите рамку на странице 322.)

<sup>37</sup> В Женеве Кальвин, вплоть до смерти в 1564 году, пытался переустроить мир согласно своим представлениям, и Реформатская церковь прочно утвердилась. Протестанты, бежавшие от преследований в другие страны, стекались в Женеву, где перенимали кальвинистские взгляды и становились основателями реформаторских движений у себя на родине. Вскоре кальвинизм достиг Франции. Французские кальвинисты, называемые гугенотами, жестоко преследовались католиками. Под влиянием учений Кальвина в Нидерландах появилась Голландская реформатская церковь. В Шотландии под ревностным руководством бывшего католического священника Джона Нокса была основана Шотландская пресвитерианская церковь, которая опиралась на учения Кальвина. Кальвинизм также сыграл видную роль в английской реформации, а из Англии вместе с пуританами идеи Кальвина перекочевали в Северную Америку. Хотя начало протестантскому движению дал Лютер, на его развитие гораздо больше повлиял Кальвин.

<sup>37.</sup> Как идеи Кальвина распространились за пределы Швейцарии?

#### Реформация в Англии

<sup>38</sup> Реформация в Англии довольно сильно отличалась от реформаторских течений в Германии и Швейцарии. Ее история своими корнями уходит во времена Джона Уиклифа, чьи разоблачительные проповеди и особый интерес к Библии возбудили в Англии дух протеста. Вслед за Уиклифом другие тоже пытались перевести Библию на английский язык. Уильям Тиндал, которому припилось бежать из Англии, в 1526 году сделал перевод Нового Завета. Позднее в Антверпене он был задушен на столбе, а его тело сожжено. Майлз Кавердейл завершил труд Тиндала, и в 1535 году вышел в свет полный перевод Библии. Издание Библии на понятном народу языке, несомненно, было наиболее мощной движущей силой английской реформации.

<sup>39</sup> Окончательный разрыв с католицизмом произошел, когда Генрих VIII (1491—1547), которого папа удостоил титула «Защитник Веры», в 1534 году издал «Акт о супрематии», объявив себя главой Англиканской церкви. Генрих закрыл монастыри и поделил их земли между дворянством. Кроме того, он приказал, чтобы в каждой церкви был экземпляр Библии на английском языке. Однако Генрих руководствовался скорее политическими, чем религиозными интересами. Он не хотел, чтобы папа диктовал ему свою волю, особенно в вопросах личной жизни\*. Генрих VIII лишь назывался протестантом, по сути, он во всем оставался католиком.

<sup>\*</sup> У Генриха VIII было шесть жен; наперекор воле папы он объявил недействительным свой первый брак. Второй его брак закончился разводом. Двух своих жен он приказал обезглавить, а две умерли своей смертью.

<sup>38.</sup> Как деятельность Джона Уиклифа возбудила в Англии дух протестантизма?

<sup>39.</sup> Какую роль в английской Реформации сыграл Генрих VIII?

<sup>40</sup> Во время длительного правления Елизаветы I (1558—1603) Англиканская церковь, став, по сути, протестантской, во многом сохраняла католическую структуру. Она уже не зависела от римского папы, упразднила целибат, исповедь и прочие католические традиции, но сохраняла иерархию епископов и архиепископов, а также монашеские ордены. Такой консерватизм вызвал сильное недовольство и появление раскольнических групп. Пуритане требовали более радикальных реформ, чтобы очистить церковь от всех католических ритуалов и обычаев, сепаратисты и индепенденты настаивали на том, чтобы делами церкви занимались местные старейшины (пресвитеры). Многие инакомыслящие бежали в Нидерланды и Северную Америку, где они впоследствии образовали Конгрегационалистскую и Баптистскую церкви. Также в Англии появилось Общество друзей (квакеры), основанное Джоном Фоксом (1624—1691), и Методистская церковь, основанная Джоном Уэсли (1703—1791).

#### Наследие Ресрормации

<sup>41</sup> Рассмотрев три основные направления Реформации: лютеранство, кальвинизм и англиканство,— стоит задуматься над тем, чего же достигла Реформация. Несомненно, она повлияла на ход европейской истории. «Реформация пробудила в людях возвышенные устремления— жажду свободы и гражданства более чистого, небесного. Везде, куда проникали протестантские идеи, они способствовали самоутверждению народных масс»,— писал Джон Херст в своей книге «Краткая история Реформации» (Hurst J. Short History of the Reformation). Многие

<sup>40.</sup> a) Какие перемены в Англиканской церкви произошли при Елизавете I? б) Какие раскольнические группы в конце концов появились в Англии, Нидерландах и Северной Америке?

<sup>41.</sup> а) Как, по словам специалистов, Реформация повлияла на ход истории человечества? б) Какие возникают серьезные вопросы?

специалисты считают, что западная цивилизация, какой мы ее знаем сейчас, сформировалась исключительно благодаря Реформации. И тем не менее остается вопрос: что Реформация дала людям в *религиозном* плане? Помогла ли она человечеству в поисках истинного Бога?

<sup>42</sup> Величайшим достижением Реформации было то, что Библия стала доступна простому народу. Впервые у людей появилась возможность читать все Слово Бога на родном языке и утолять духовную жажду. Однако просто читать Библию все же недостаточно. Освободила ли Реформация людей не только от власти папы, но и от ложных религиозных учений, веками довлевших над людьми? (Иоанна 8:32).

<sup>43</sup> Практически все протестантские церкви исповедуют одни и те же Символы веры — Никейский, Афанасьевский или Апостольский. Эти Символы веры основываются на одних и тех же учениях, которых уже веками придерживается Католическая церковь, таких, как Троица, бессмертная душа и адские муки. Такие небиблейские учения дают искаженное представление о Боге и его замысле. Вместо того чтобы помочь людям найти путь к Богу, новоявленные секты и течения — детища свободолюбивых веяний Реформации — лишь направили людей в разные стороны. Виля такое огромное число религий, многие засомневались: а есть ли Бог вообще? Вследствие этого в XIX веке общество захлестнула мощная волна атеизма и агностицизма. В следующей главе речь пойдет именно об этом.

<sup>42.</sup> а) Что, несомненно, стало величайшим достижением Реформации? б) Какой остается вопрос относительно истинных достижений Реформации?

<sup>43.</sup> а) Каких Символов веры и каких учений придерживается больпинство протестантских церквей? б) Какой вклад внесли свободолюбивые веяния Реформации и различные протестантские течения во многовековые поиски истинного Бога?

### **Эпоха безверия** Стоит ли продолжать поиски?

Люди теперь вспоминают о Боге все реже, обходясь без него в повседневных делах и решениях. [...] Бога вытеснили иные ценности — доход и продуктивность. Когда-то человек видел в Боге смысл жизни и всех своих начинаний, сегодня же Бог остался лишь на задворках истории. [...] В сознании людей ему уже нет места.

Hеш M. Истоки современного атеизма (Neusch M. Aux sources de l'athéism contemporain)

ЕЩЕ совсем недавно в западном мире жизнь без Бога была немыслима. Чтобы не стать изгоем, человек должен был всячески показывать, что верит в Бога, — хотя на самом деле далеко не все жили в согласии с постулатами своей религии. Всякие колебания и сомнения умалчивались. Их нельзя было выражать открыто, это вызывало шок и всеобщее осуждение.

 $^2$  Однако времена поменялись. Теперь твердые религиозные убеждения нередко рассматриваются как огра-

<sup>1.</sup> а) Что в книге «Истоки современного атеизма» говорится о вере в Бога в наши дни? (Включая введение.) б) Какая разительная перемена произошла сравнительно недавно во взглядах людей?

<sup>2.</sup> а) Почему многие люди перестали искать Бога? б) Какие возникают вопросы?

ниченность, догматичность и даже фанатизм. Во многих странах наблюдается равнодушие или довольно прохладный интерес к Богу и религии. В большинстве своем люди перестали искать Бога, поскольку уже не верят или сомневаются, что он существует. Некоторые даже называют нашу эру «постхристианской». Поэтому спрашивается: почему люди стали думать, что Бог далек от реальной жизни? Какие силы вызвали эту перемену? Стоит ли все-таки искать Бога?

#### Отголоски Реформации

<sup>3</sup> Как отмечалось в предыдущей главе, в XVI веке Реформация значительно повлияла на отношение людей к власти — как религиозной, так и любой другой. На смену конформизму и покорности пришли самоутверждение и свободомыслие. Хотя большинство людей придерживалось традиционной религии, некоторые склонялись к более радикальным взглядам, подвергая сомнению основные учения и догматы церквей. Другие же, видя, что религия нередко становилась причиной войн, страданий и несправедливости, стали относиться к ней с недоверием.

<sup>4</sup> Еще в 1572 году в «Докладе о современном состоянии Англии» отмечалось: «В Королевстве появились три лагеря: паписты, атеисты и протестанты. Все три весьма влиятельны; первые два достаточно многочисленны нам лучше не идти наперекор им» (Discourse on the Present State of England). А в Париже в 1623 году насчитывалось 50 000 атеистов, хотя у термина «атеист» был довольно широкий смысл. В любом случае ясно: попытки

<sup>3.</sup> Каковы были последствия Реформации? 4. а) Что в источниках XVI и XVII веков говорилось о распространенности атеизма в Англии и Франции? б) Кто вышел на мировую арену в результате попыток реформаторов свергнуть папскую власть?

реформаторов свергнуть папскую власть привели к тому, что на мировую арену вышли люди, бросившие вызов традиционной религиозности. В книге «Начало века разума» Вил и Ариэль Дюрант писали: «Великие умы Европы — авангард европейской мысли — уже не обсуждали вопрос папской власти. Они вели полемику о существовании Бога» (Durant W., Durant A. The Age of Reason Begins).

## Наука и философия идут в наступление

<sup>5</sup> В христианском мире, и без того разрозненном, действовали силы, еще больше подрывавшие его основы. Наука, философия, секуляризация и практицизм лишь умножали сомнения и скепсис в отношении религии и Бога.

<sup>6</sup> С развитием научных знаний возникли сомнения относительно учений церкви, основанных на неверном толковании библейских текстов. Например, астрономические открытия Коперника, Галилея и других ученых решительно опровергли учение церкви о геоцентрической системе мира, или центральном положении Земли во Вселенной. К тому же с пониманием законов природы, управляющих физическим миром, отпала необходимость приписывать «персту Божьему» такие прежде «загадочные» явления, как гром, молния и даже появление звезд и комет. Чудеса и участие Бога в жизни людей тоже были поставлены под вопрос. Неожиданно Бог и религия для многих стали анахронизмом, а те, кто считали себя передовыми людьми, отвернулись от Бога и стали боготворить науку.

<sup>5.</sup> Какие силы еще больше подрывали веру в Бога?

<sup>6.</sup> а) Как развитие научных знаний повлияло на многие учения церкви? 6) Что стало с теми, кто считал себя передовыми людьми?

7 Сильнейшим ударом по религии стала, несомненно, теория эволюции. В 1859 году английский натуралист Чарлз Дарвин (1809—1882) опубликовал свой труд «Происхождение видов», бросив прямой вызов библейскому учению о Боге-Творце. Как на это отозвались церкви? Сначала духовенство в Англии и других странах осудило эту теорию. Но вскоре страсти утихли. Казалось, рассуждения Дарвина были тем, что так долго ждали многие священнослужители, питавшие тайные сомнения. Еще при жизни Дарвина «самые даровитые и красноречивые клирики стали заявлять, что теория эволюции вполне согласуется с более просветленным пониманием Писания» (The Encyclopedia of Religion). Вместо того чтобы отстаивать библейскую точку эрения, церкви, поддавшись давлению ученых, пошли на уступки. Все это подрывало веру в Бога (2 Тимофею 4:3, 4).

<sup>8</sup> К концу XIX века нападки на религию усилились. Не довольствуясь лишь указанием на ошибки отдельных церквей, противники религии подвергли сомнению сами основы религии. Они спрашивали: что такое Бог? Зачем он нужен? Что вера в него дала человечеству? Людвиг Фейербах, Карл Маркс, Зигмунд Фрейд, Фридрих Ницше и другие в своих рассуждениях опирались на философию, психологию, социологию. Дерзкие афоризмы вроде «Бог — плод человеческой фантазии», «Религия — опиум народа» и «Бог мертв» дышали новизной и звучали волнующе по сравнению с серыми, туманными догмами и традициями церквей. Казалось, люди наконец-то нашли отдушину для своих тайных со-

7. а) Что было, несомненно, сильнейшим ударом по религии? 6) Как отнеслись церкви к учению Дарвина?

<sup>8.</sup> а) Что подвергли сомнению критики религии в XIX веке? 6) Какие ставшие популярными теории выдвинули критики религии? в) Почему многие люди быстро подхватили антирелигиозные идеи?









Дарвин, Маркс, Фрейд, Ницше выдвигали теории, подрывающие веру в Бога

мнений и недоверия. Они быстро, охотно приняли эти идеи и свято в них уверовали.

#### На поводу у науки

<sup>9</sup> Как вели себя церкви, когда подверглись нападкам и критике ученых и философов? Вместо того чтобы твердо отстаивать библейские принципы, они пошли на поводу у науки и поступились даже такими основами веры, как сотворение мира и непреложность Библии. К чему это привело? Люди стали терять доверие к церквям, а многие и веру. Церкви не отстаивали свою позицию, и людям ничего не оставалось, как просто уйти из них. Для большинства религия стала лишь народной традицией, о которой вспоминают только в связи с такими событиями, как рождение, свадьба, смерть. Многие просто отчаялись и перестали искать истинного Бога.

<sup>9.</sup> а) Как отнеслись церкви к критическим нападкам ученых и философов? б) К чему привело то, что церкви пошли на поводу у науки?

<sup>10</sup> При этом напрашиваются вопросы: действительно ли наука и философия вынесли вере в Бога смертный приговор? Означает ли несостоятельность церквей то, что не заслуживает доверия и сама Библия, которой они должны учить? Стоит ли продолжать поиски Бога? Давайте коротко обсудим эти вопросы.

#### Основание для веры в Бога

<sup>11</sup> Считается, что есть две книги, доказывающие существование Бога. Первая — «книга» творения, то есть окружающий нас мир природы, а вторая — Библия. Во все века они давали людям основание для веры в Бога. Так, один царь в XI веке до н. э., взирая на звездное небо, поэтически выразил свои чувства: «Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь» (Псалом 18:2). В XX веке один астронавт, глядя на величественную панораму, открывающуюся с борта космического корабля, вспомнил слова Библии: «В начале сотворил Бог небо и землю» (Бытие 1:1).

<sup>12</sup> Однако эти две книги подвергаются нападкам со стороны тех, кто не верит в Бога. Эти люди говорят, что, согласно научным исследованиям, жизнь появилась не благодаря замыслу Бога, а благодаря слепому случаю и спонтанному процессу эволюции. Они утверждают, что никакого Творца нет, а значит, о Боге и упоминать незачем. А о Библии многие из них говорят, что она давно устарела и в ней нет логики, поэтому доверять ей не стоит. Следовательно, они не видят оснований для веры в Бога. Но правы ли они? Что говорят факты?

<sup>10.</sup> Какие возникают вопросы?

<sup>11.</sup> a) Какие две «книги» всегла давали основание для веры в Бога? 6) Какое впечатление эти книги производят на людей?

<sup>12.</sup> Каким нападкам подвергаются «книга» творения и Библия?

#### Случай или замысел?

<sup>13</sup> Предположим, Творца не существует. Тогда получается, что жизнь возникла самопроизвольно, благодаря случаю. Для зарождения жизни потребовалось бы, чтобы нужные химические вещества каким-то образом соединились друг с другом в нужном количестве при определенной температуре, давлении и других важных условиях. И все эти условия необходимо было бы поддерживать в течение строго определенного времени. К тому же, чтобы жизнь появилась и развивалась на Земле, эти совпадения должны были бы повторяться тысячи раз. Но насколько велика вероятность хотя бы одного такого совпадения?

 $^{14}$  Эволюционисты признают: вероятность того, что-бы нужные атомы и молекулы случайно соединились и образовали всего одну простую белковую молекулу, равна  $1:10^{113}$ . Число  $10^{113}$  — это единица с 113 нулями. По оценкам ученых, это число больше общего числа всех атомов во Вселенной! А между тем событие,

<sup>13.</sup> Что было бы необходимо для случайного возникновения жизни? 14. а) Насколько мала вероятность случайного возникновения одной простой белковой молекулы? б) Что показывают математические вычисления относительно спонтанного зарождения жизни?



вероятность которого менее  $1:10^{50}$ , математики оценивают как невозможное. Но для возникновения жизни необходимо гораздо больше, чем одна простая молекула белка. Чтобы поддержать жизнедеятельность хотя бы одной клетки, требуется около 2 000 видов белков, а вероятность их случайного появления равна  $1:10^{40}$  <sup>000</sup>! «Это простое вычисление показывает полную несостоятельность концепции [спонтанного] возникновения жизни на Земле, если только общественное мнение или авторитет ученых не приведут человека к предубеждению»,— говорит астроном Фред Хойл.

<sup>15</sup> С другой стороны, исследуя мир природы — от крошечных субатомных частиц до огромных галактик,— ученые обнаружили, что все известные природные явления подчинены некоторым основным законам. Иначе говоря, они обнаружили порядок и логику во всем, что происходит во Вселенной, и могут описать этот порядок и логику простым математическим языком. Профессор физики Пол Дейвис отмечал в журнале «Нью сайентист»: «Любого ученого восхищает невероятная простота и изящество этих законов».

<sup>16</sup> Самое интересное в законах, действующих во Вселенной, это то, что для ее существования (в том виде, в котором мы ее знаем) некоторые константы должны быть строго определенной величины. Среди этих фундаментальных констант — электрический заряд протона, масса некоторых элементарных частиц и гравита-

<sup>15.</sup> а) Что обнаружили ученые, исследуя мир природы? б) Что сказал один профессор физики о законах природы?

<sup>16.</sup> а) Назовите некоторые из фундаментальных констант, действующих в законах природы. 6) Что бы произошло, если бы величины этих констант хотя бы немного изменились? в) К какому заключению пришел профессор физики относительно Вселенной и нашего существования?



ционная постоянная (G) в законе всемирного тяготения Ньютона. По этому поводу профессор Дейвис пишет: «Лаже мельчайшие отклонения в этих константах кардинально изменили бы облик Вселенной. Еще [математик и физик] Фриман Дайсон доказал, что если бы взаимодействие между нуклонами (протонами и нейтронами) было сильнее лишь на несколько процентов, то во Вселенной не было бы водорода. Не было бы ни Солнца (как и других звезд), ни, тем более, воды. Жизнь, по крайней мере, в том виде, в каком мы ее знаем, была бы невозможна. А [космолог] Брэндон Картер показал, что даже малейшие изменения величины гравитационной постоянной превратили бы все звезды либо в голубые гиганты, либо в красные карлики. Ни о какой жизни тогда не могло бы быть и речи». Пол Дейвис приходит к следующему заключению: «Вероятность существования иной Вселенной, скорее всего, исключена. А если так, то рождается потрясающая мысль: само наше существование в качестве разумных существ — неизбежный результат логики» (курсив наш.— Ред.).



<sup>17</sup> Попробуем подытожить сказанное. Во-первых, если во Вселенной действуют законы, значит, существует тот, кто их установил. Во-вторых, раз законы, управляющие Вселенной, судя по всему, были рассчитаны на появление жизни и необходимых для нее условий, то Вселенная свидетельствует о замысле. Замысел и предназначение не совместимы со слепым случаем, они недвусмысленно говорят о существовании разумного Творца. Именно такая мысль выражена в Библии: «Все, что можно знать о Боге, открыто для них, поскольку

<sup>17.</sup> а) О чем свидетельствуют замысел и предназначение законов Вселенной? 6) Как Библия подтверждает эту мысль?

Бог открыл им это. Ибо его невидимые качества: вечная сила и божественная сущность — ясно видны от сотворения мира, потому что они распознаются через то, что создано» (Римлянам 1:19, 20; Исаия 45:18; Иеремия 10:12).

#### Обилие доказательств вокруг нас

18 Замысел и предназначение видны не только во вселенской гармонии, но и в том, как живые организмы, простые и сложные, каждый день исполняют свою функцию и взаимодействуют друг с другом и с окружающей средой. Взять хотя бы наше тело. Все его части — мозг, глаза, уши, руки — настолько сложно устроены, что современной науке не под силу до конца объяснить, как они функционируют. То же самое можно сказать о мире животных и растений. Перелетные птицы ежегодно преодолевают тысячи километров над сушей и морем; растения совершают чудо фотосинтеза, а одна оплодотворенная яйцеклетка превращается в сложный организм, состоящий из миллионов клеток разного вида, каждая из которых знает свое предназначение. Все эти примеры свидетельствуют о великом замысле, явленном в мире природы\*.

<sup>19</sup> Некоторые возражают: «Но разве современная наука не объясняет то, что раньше казалось чудом?» Да,

<sup>\*</sup> Более подробные доказательства существования Бога смотрите в книге «Жизнь — как она возникла? Путем эволюции или путем сотворения?», изданной Свидетелями Иеговы, страницы 142—178.

<sup>18.</sup> а) В чем еще очевидны замысел и предназначение? 6) Какие примеры из мира природы свидетельствуют о его продуманном устройстве?

<sup>19.</sup> а) Доказывают ли объяснения ученых о том, как устроен мир природы, что в нем нет разумного замысла? 6) Что мы узнаем, исследуя окружающий нас мир?

### Почему Библии можно доверять?

Уникальное авторство. Библия состоит из 66 книг, первая из которых Бытие, а последняя — Откровение. В течение 16 веков, с 1513 года до н. э. по 98 год н. э., ее писали около 40 человек, совершенно разных по своему социальному происхождению, образованию и роду занятий. Получилось единое гармоничное произведение, планомерно развивающее главную тему — оправдание владычества Бога и исполнение его замысла с помощью Мессианского Царства. (Смотрите рамку на странице 241.)

**Историческая точность.** События, описанные в Библии, в точности соответствуют достоверным историческим фактам. В книге «Юрист исследует Библию» отмечается: «Если в романах, легендах и ложных по-

казаниях происшествия всегда происходят в отдаленном месте и в неопределенное время... то повествование Библии указывает даты и место событий с поразительной доскональностью» (Linton I. A Lawyer Examines the Bible; смотрите Иезекииля 1:1—3). A в одном библейском словаре говорится: «[Писатель Деяний] помещает свое повествование в рамки истории своего времени; его страницы пестрят упоминаниями о городских судьях, наместниках, вассальных царях и тому подобном, и эти упоминания все снова и снова оказываются совершенно точными, что касается упоминаемого места и времени» (The New Bible Dictionary; смотрите Деяния 4:5, 6; 18:12: 23:26).

**Научная точность.** Законы о карантине и гигиене были запи-

наука в какой-то мере дала объяснение многим вещам. Но если ребенок открывает для себя, как работают часы, это не означает, что их никто не проектировал и не изготавливал. Подобным образом наши знания о том, как устроен чудный мир природы, вовсе не доказывают, что разумного Творца не существует. Напротив, чем больше мы познаем окружающий нас мир, тем больше убеждаемся в существовании разумного Создателя — Бога. Поэтому, отбросив предубеждения, мы

саны для израильтян в книге Левит, в то время как окружавшие их народы не имели представления об этих понятиях. Круговорот воды в природе, о котором люди не знали в древние времена, описан в Екклесиасте 1:7. О том, что земля имеет форму шара и у нее нет опоры в космическом пространстве, записано в Исаии 40:22 и Иове 26:7. Наукой же это было подтверждено лишь в XVI веке. Более чем за 2 200 лет до того, как Уильям Гарвей опубликовал свое открытие, связанное с системой кровообрашения, в Притчах 4:23 уже говорилось о роли сердца человека. Хотя Библия и не научный справочник, однако, затрагивая вопросы, связанные с наукой, она выказывает знание, опережающее свое время.

**Исполнившиеся пророчества.** Разрушение древнего города Тира, падение Вавилона, восстановление Иерусалима, а также

приход к власти и падение царей Мидо-Персии и Грешии были предсказаны настолько детально, что критики заявляли, хотя и тшетно, будто эти пророчества были записаны после их исполнения (Исаия 13:17—19; 44:27—45:1; Иезекииль 26:3-7: Даниил 8:1—7, 20—22). Пророчества об Иисусе, высказанные за века до его рождения, исполнились во всех подробностях. (Смотрите рамку на странице 245.) Предсказания самого Христа о разрушении Иерусалима в точности сбылись (Луки 19:41-44; 21:20, 21). Пророчества Иисуса Христа и апостола Павла о последних днях исполняются в наше время (Матфея 24:1—51; Марка 13:1—37; Луки 21:1—38; 2 Тимофею 3:1-5). Однако Библия указывает на единственный Источник всех пророчеств — на Бога Иегову (2 Петра 1:20, 21).

можем вторить словам псалмопевца: «Как многочисленны дела Твои, Господи! Все соделал Ты премудро; земля полна произведений Твоих» (Псалом 103:24).

#### Библия. Можно ли ей доверять?

 $^{20}\,\mathrm{M}$  все же одной лишь веры в существование Бога недостаточно, чтобы человек был побужден искать его.

<sup>20.</sup> Из чего следует, что одной лишь веры в существование Бога недостаточно, чтобы человек захотел искать его?

Сегодня миллионы людей не отвергают полностью существование Бога, но это не заставляет их искать его. Американский исследователь общественного мнения Джордж Гэллап младший отмечает: «Что касается мошенничества, налоговых махинаций и мелких краж, то верующие и неверующие мало чем отличаются друг от друга. Слишком уж далека стала религия от духовного». По его словам, «многие смастерили удобную для себя религию, которая и душу тешит, и ничего не требует. Эдакое меню на любой вкус. Сегодня главная проблема христианства в США — тшедушие веры».

<sup>21</sup> Как правило, это «тшедушие веры» — от недостатка знания Библии и доверия к ней. Но есть ли основания доверять Библии? Прежде всего стоит отметить, что на протяжении веков Библия больше, чем любая другая книга, подвергалась яростным нападкам и незаслуженной критике и становилась объектом ненависти. При этом она не только не исчезла, но стала самой распространенной и переводимой на самое большое число языков книгой. Уже один этот факт делает Библию уникальной. К тому же существует множество убедительных доказательств того, что Библия вдохновлена Богом и ей стоит верить. (Смотрите рамку на страницах 340—341.)

<sup>22</sup> Хотя многие люди в той или иной мере считают Библию ненаучной, противоречивой и устаревшей, факты говорят об обратном. Ее уникальное авторство, историческая и научная точность, а также исполнившиеся пророчества приводят к единственно возможному выводу: Библия — Слово Бога. Апостол Павел сказал: «Все Писание вдохновлено Богом и полезно» (2 Тимофею 3:16).

<sup>21, 22.</sup> а) Почему Библия — уникальная книга? б) Какое главное доказательство достоверности Библии? Объясните.

#### Наперекор безверию

<sup>23</sup> К какому выводу мы приходим, рассмотрев доказательства из «книги» творения и Библии? Вывод простой: эти «книги» сегодня столь же исполнены смысла, как и столетия назад. Если мы готовы быть объективными и не идем на поводу у предубеждений, мы обнаружим, что недоверие к Библии не имеет никаких разумных оснований. Те, кто усердно ищет, обязательно найдут ответы на свои вопросы. Ведь Иисус сказал: «Ищите, и найдете» (Матфея 7:7, СП; Деяния 17:11).

<sup>24</sup> На самом деле большинство людей перестали искать Бога не потому, что тщательно исследовали все доказательства и выяснили, что Библии доверять нельзя. Многие отвернулись от Бога потому, что их церковь не открыла им истинного Бога, о котором говорится в Библии. По словам французского писателя П. Валалье, «атеизм — детище христианской традиции, совершившей богоубийство в сознании людей, ибо эта традиция создала образ Бога, в которого невозможно верить». Но как бы то ни было, нас ободряют слова апостола Павла: «В чем же тогда дело? Если некоторые не проявили веры, то может ли их неверие лишить силы верность Бога? Ни в коем случае! Но да станет известно, что Бог правдив, даже если всякий человек окажется лжецом» (Римлянам 3:3, 4). Искать истинного Бога, несомненно, стоит! В оставшихся главах этой книги мы увидим, как поиски Бога увенчались успехом и что ожидает нас в будущем.

<sup>23.</sup> К какому выводу можно прийти относительно Библии, если рассмотреть некоторые факты?

<sup>24.</sup> а) Почему многие перестали искать Бога? б) Какие слова нас ободряют? в) О чем пойдет речь в оставшихся главах этой книги?

## Обращение к истинному Богу

Даю вам новую заповедь, чтобы вы любили друг друга; чтобы как я возлюбил вас, так и вы любили друг друга. По тому узнают все, что вы мои ученики, если между вами будет любовь.

Иоанна 13:34, 35

СЛОВА, взятые за эпиграф к этой главе, принадлежат Иисусу Христу. Ими он установил критерий, по которому можно определить его истинных последователей. Настоящая христианская любовь выше всех расовых и национально-этнических преград. Она предполагает, что христиане, как и сам Христос, должны быть «не от мира» (Иоанна 17:14, 16; Римлянам 12:17—21).

<sup>2</sup> Что это значит — «не от мира»? Как быть христианину, когда в мире кипят политические страсти, совершаются революции и ведутся войны? Апостол Иоанн, вслед за своим Учителем, сказал: «Всякий, не поступающий праведно, — не от Бога, как и не любящий брата своего. Ибо вот весть, которую вы слышали от начала, что мы должны любить друг друга». Даже когда жизнь самого Христа была в опасности, его последователи не вступали в борьбу за его освобождение, как принято в этом мире. И Христос объяснил почему. Он сказал: «Царство мое не от этого мира. Если бы царство мое было от этого мира, то мои служители боролись бы... Но нет, царство мое не отсюда» (1 Иоанна 3:10—12; Иоанна 18:36).

<sup>1, 2.</sup> Как влияет любовь на истинных христиан?

<sup>3</sup> Пророк Исаия более чем за 700 лет до Христа предсказал, что люди из всех народов придут к истинному Богу Иегове и перестанут учиться воевать. Он писал: «И будет в последние дни, гора дома Господня будет поставлена во главу гор и возвысится над холмами, и потекут к ней все народы. И пойдут многие народы и скажут: придите, и взойдем на гору Господню, в дом Бога Иаковлева, и научит Он нас Своим путям, и будем ходить по стезям Его; ибо от Сиона выйдет закон, и слово Господне — из Иерусалима. И будет Он судить народы, и обличит многие племена; и перекуют мечи свои на орала, и копья свои — на серпы: не поднимет народ на народ меча, и не будут более учиться воевать» (Исаия 2:2—4).

<sup>4</sup> Которая из всех религий мира соответствует описанию из книги Исаии? Приверженцы какой религии отказываются учиться воевать, даже если им грозят тюрьмы, коншлагеря и смертные приговоры?

#### Христианская любовь и нейтралитет

<sup>5</sup> Свидетели Иеговы всемирно известны тем, что каждый из них, руководствуясь совестью, строго придерживается христианского нейтралитета. На протяжении всего XX столетия их сажали в тюрьмы и концлагеря, подвергали депортации, пыткам и преследованиям за то, что они, как члены всемирного христианского братства, сохраняли любовь, единство и близкие отношения с Богом. В фанистской Германии с 1933 по 1945 год около двух тысяч

<sup>\*</sup> Последние два предложения высечены на «Стене Исаии» рядом со зданием ООН (Нью-Йорк). Неподалеку установлена скульптурная композиция «Перекуем мечи на орала». Одна из целей Организации Объединенных Наций — воплотить эти слова в жизнь.

<sup>3, 4.</sup> а) Что говорится в пророчестве Исаии о «последних днях»? 6) Какие вопросы требуют ответов?

<sup>5.</sup> Какую репутацию заслужили Свидетели Иеговы благодаря сознательной позиции христианского нейтралитета и почему?



Свидетелей погибли и тысячи были лишены свободы за отказ содействовать гитлеровской военщине. Также в Испании при фашистском режиме генерала Франко сотни молодых Свидетелей за нежелание «учиться воевать» были брошены в тюрьмы. Многие из них провели в заключении по 10 лет, и даже сегодня в некоторых странах Свидетели отбывают срок за свою позицию христианского нейтралитета. Однако они и не пытаются противодействовать правительственным военным программам. И они остаются непоколебимы, несмотря на кровопролитные войны и конфликты нашего времени. Все это отличает Свидетелей от религий христианского мира и доказывает, что они истинные последователи Христа (Иоанна 17:16; 2 Коринфянам 10:3—5).

<sup>6</sup> Придерживаясь заповедей Библии и следуя примеру Христа, Свидетели Иеговы доказывают, что служат

<sup>6, 7.</sup> Что осознают Свидетели Иеговы относительно истинного христианства?

# *Христианский нейтралитет* в языческом Риме

Руководствуясь Христовыми заповедями любви и мира и глубоко исследуя Слово Бога, первые христиане не участвовали ни в войнах, ни в военных учениях. Иисус сказал: «Царство мое не от этого мира. Если бы царство мое было от этого мира, то мои служители боролись бы, чтобы я не был отдан иудеям. Но нет, царство мое не отсюда» (Иоанна 18:36).

Арнолд Тойнби в своей книге «Подход историка к религии» привел интересный факт. В 295 году н. э. в римскую армию был призван некто Максимилиан из Тевеста, сын старого воина. На вопрос проконсула он ответил: «Зачем тебе знать мое имя? Мне нельзя быть солдатом, так как я христианин. [...] Я не могу служить, ибо это грех против моей совести». Проконсул пригрозил ему смертью. Тогда Максимилиан сказал: «Я не стану солдатом. Отруби мне голову, если хочешь, но я не буду сражаться за этот мир; я служу моему Bory» (Toynbee A. An Historian's Approach to Religion).

В наши дни Свидетели Иеговы, где бы они ни жили, тщательно изучая Библию, следуют голосу своей совести и занимают такую же позицию. В некоторых странах многим из них пришлось дорого заплатить за свои убеждения, особенно в фашистской Германии, где в годы войны Свидетелей расстреливали, вешали и обезглавливали. Но их международное единство, основанное на христианской любви, было несокрушимо. Еще ни один человек не погиб в войне от рук христианских Свидетелей Иеговы. Можно представить, какой была бы история человечества, если бы все, величающие себя христианами, тоже подражали любви Христа! (Римлянам 13: 8—10; 1 Петра 5:8, 9).

истинному Богу, Иегове. Они ценят Божью любовь, явленную в жизни и жертвенной смерти Христа, а также осознают, что об истинной христианской любви свидетельствует нерушимое международное братство, которому чужды политические, расовые и национальные

разделения. Иными словами, истинное христианство — это не только межнациональное, но и вненациональное объединение людей, которое не имеет границ и не знает политических разделений и местнических интересов. Истинные христиане верят, что люди всех рас и народов — одна семья с единым предком. И Создатель этой семьи — Бог Иегова (Деяния 17:24—28; Колоссянам 3:9—11).

<sup>7</sup> Тогда как практически все религии запятнали себя кровопролитными, братоубийственными войнами, Свидетели Иеговы доказали, что внимают словам из пророчества Исаии 2:4. Но, возможно, вы спросите: «Как появились Свидетели и что они собой представляют»?

#### Свидетели Бога с древних времен

<sup>8</sup> Более 2 700 лет назад пророк Исаия произнес такие слова: «Ищите Господа, когда можно найти Его; призывайте Его, когда Он близко. Да оставит нечестивый путь свой и беззаконник — помыслы свои, и да обратится к Господу, и Он помилует его, и к Богу нашему, ибо Он многомилостив» (Исаия 55:6, 7).

<sup>9</sup> Столетия спустя апостол Павел рассказывал о Боге афинянам, «испытывавшим страх перед [мифическими] божествами»: «От одного человека он сотворил всякий человеческий народ для обитания по всему лицу земли, установив определенные времена и пределы обитания людей, чтобы они искали Бога, не ощутят ли его и не найдут ли, хотя он и не далеко от каждого из нас» (Деяния 17:22—28).

 $^{10}$  Несомненно, Бог был недалеко от своих земных детей, Адама и Евы. Он говорил с ними, открывая им свои заповеди и пожелания. Не таился Бог и от их сыно-

<sup>8, 9.</sup> К чему Бог призывает человечество?

<sup>10.</sup> Откуда мы знаем, что Бог был недалеко от Адама, Евы и их детей?

вей, Каина и Авеля. Он пытался помочь Каину, когда тот позавидовал своему брату из-за жертвоприношения. Но Каин, вместо того чтобы сойти с неверного пути, движимый, так сказать, религиозной нетерпимостью и завистью, убил родного брата (Бытие 2:15—17; 3:8—24; 4:1—16).

<sup>11</sup> Авель был предан Богу до смерти и стал первым мучеником\*. Также он стал первым из множества свидетелей Иеговы, которые как в древние времена, так и в наши дни сохраняют верность Богу. Поэтому апостол Павел мог сказать: «Верой Авель принес Богу жертву более ценную, чем Каин; благодаря вере он получил о себе свидетельство, что праведен, как свидетельствует Бог о его дарах, и благодаря вере он все еще говорит, хотя и умер» (Евреям 11:4).

<sup>12</sup> В этом же письме евреям апостол Павел упомянул множество преданных Богу людей, в том числе Ноя, Авраама, Сарру, Моисея, причисленных, благодаря своей преданности, к «облаку свидетелей» [греч. *марти́рон*]. Все они продолжают служить вдохновляющим примером для тех, кто хочет знать истинного Бога и служить ему. Это были как мужчины, так и женщины — друзья Бога Иеговы. Они искали его и нашли (Евреям 11:1—12:1).

13 Самый выдающийся свидетель Бога — Иисус Хри-

12. Приведите еще примеры верных свидетелей Иеговы.

<sup>\*</sup> Греческое слово ма́ртир, позаимствованное многими языками в значении «мученик», прежде всего означает «свидетель», а также «свидетель... засвидетельствовавший [что-либо] своей кровью, т[о] е[сть] мученик» (Дворецкий И. Древнегреческо-русский словарь). «Свидетель... [от] др-русск., ст.-слав. съвъдътель, мартис... Связано с ве́ать, ст.-слав. въдъти "знать"» (Фасмер М. Этимологический словарь русского языка).

<sup>11.</sup> a) Что стоит за понятием «мученик»? (Смотрите сноску.) б) Как Авель стал первым мучеником?

<sup>13.</sup> а) Почему приход Христа свидетельствовал о Божьей любви? 6) В каком отношении Иисус Христос стал примером для своих последователей?

стос. В книге Откровение он называется «Верным Свидетелем». Его приход свидетельствовал о Божьей любви. Почему? Апостол Иоанн объяснил: «Мы сами видели и свидетельствуем, что Отец послал своего Сына как Спасителя мира. Кто признаёт, что Иисус Христос — Сын Бога, с тем Бог пребывает в единстве и тот в единстве с Богом. И мы сами познали любовь, которую Бог имеет к нам, и поверили в нее». Иисус, еврей по происхождению, был верным свидетелем и умер мученической смертью, сохранив преданность своему Отцу, Иегове. Истинные последователи Христа всегда были его свидетелями, а также свидетелями истинного Бога, Иеговы (Откровение 1:5; 3:14; 1 Иоанна 4:14—16; Исаия 43:10—12; Матфея 28:19, 20; Деяния 1:8).

<sup>14</sup> В пророчестве Исаии сказано, что обращение людей к истинному Богу, Иегове, станет признаком «последних дней»\*. Как уже отмечалось в этой книге, ввиду огромного множества религий, в которых трудно разобраться, встает вопрос: кто в эти последние дни по-настоящему взыскал истинного Бога, чтобы служить ему «в духе и истине»? Чтобы ответить на этот вопрос, следует обратиться к позапрошлому веку (Исаия 2:2—4; 2 Тимофею 3:1—5; Иоанна 4:23, 24).

#### Юноша в поисках Бога

<sup>15</sup> В 1870 году глубоко верующего молодого человека Чарлза Тейза Расселла (1852—1916) беспокоили вопросы, касающиеся традиционных христианских доктрин. С юных лет он работал с отцом — владельцем магазина

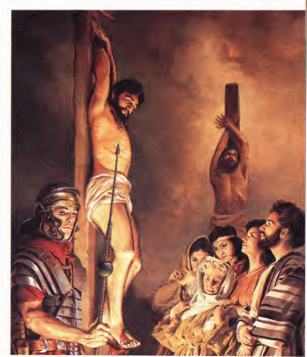
<sup>\*</sup> Подробную информацию о «последних днях» смотрите в 9-й главе книги «Чему на самом деле учит Библия?», изданной Свидетелями Иеговы.

<sup>14.</sup> Какой вопрос требует ответа?

<sup>15.</sup> а) Кем был Чарлэ Расселл? б) Какие церковные учения вызывали у него сомнения?

мужской одежды. В то время они жили в промышленно развитом городе Аллегейни — сегодня часть Питтсбурга (США, пітат Пенсильвания). Сначала он принадлежал к Пресвитерианской, а затем к Конгрегационалистской церкви. Но его возмущали некоторые учения, например о предопределении и вечных муках в аду. Что ему не нравилось в этих вековых церковных доктринах? Он писал: «Бог, употребивший свою силу на то, чтобы создать людей, судьбу которых он предрешил и которых изначально обрек на вечные муки, не может быть ни мудрым, ни справедливым, ни любящим. Такой Бог был бы менее гуманным и добродетельным, чем многие люди» (Иеремия 7:31; 19:5; 32:35; 1 Иоанна 4:8, 9).

Свидетели Иеговы верят в искупительную жертву Христа, принесенную за грехи человечества



<sup>16</sup> Хотя Расселлу еще не было и двадцати, он вместе с другими молодыми людьми организовал кружок. Они еженедельно встречались и штудировали Библию. Их интересовало, что говорится в Библии относительно других учений, например о бессмертии души, об искупительной жертве Христа и о его Втором пришествии. В 1877 году в возрасте 25 лет Расселл продал свою долю в доходном предприятии отца и полностью посвятил себя проповеди благой вести.

<sup>17</sup> В 1878 году у Расселла возникли серьезные разногласия с одним из его сподвижников. Тот отрицал, что смерть Христа служит искуплением для грешников. Расселл возражал: «Христос своей смертью и воскресением сделал для нас очень много. Он умер вместо нас: праведный за неправедных — а неправедны были все. По милости Бога Христос вкусил смерть за каждого. [...] Он стал источником спасения вечного для всех послушных ему». Еще он писал: «Искупить — значит вернуть потерянное. Что Христос вернул человечеству? Жизнь. Мы потеряли ее из-за непослушания первого Адама. Второй Адам [Христос] вернул ее нам ценой своей собственной жизни» (Марка 10:45; Римлянам 5:7, 8; 1 Иоанна 2:2; 4:9, 10).

<sup>18</sup> Убежденный сторонник учения об искуплении, Расселл порвал все связи с бывшим единомышленником. В июле 1879 года Расселл начал издавать журнал «Сионская сторожевая башня и вестник присутствия Христа», сегодня всемирно известный как «Сторожевая башня возвещает Царство Иеговы». В 1881 году он совместно с единоверцами основал некоммерческое библейское общество, известное

<sup>16, 17.</sup> а) Какие учения глубоко волновали Расселла и его кружок исследователей Библии? 6) Какое возникло разногласие и какой точки зрения придерживался Расселл?

<sup>18.</sup> а) Что последовало за разногласием относительно учения о выкупе? б) Какой позиции придерживались Исследователи Библии в отношении пожертвований?

сейчас как Общество Сторожевой башни, Библий и трактатов. Оно служит юридическим лицом Свидетелей Иеговы. С самого начала Расселл настаивал на том, чтобы во время собраний и при распространении печатных пособий не проводилось никаких денежных сборов. Люди, присоединявшиеся к Расселлу в глубоком изучении Писания, назывались просто Исследователями Библии.

#### Обращение к библейской истине

<sup>19</sup> В ходе исследования Библии Расселл и его единомышленники отвергли церковные учения о неизъяснимой «Пресвятой Троице», бессмертной человеческой душе и вечных муках в аду. Они также поняли, что не нужно особое, обученное в семинарии духовенство. Они хотели вернуться к истокам христианства — простому устройству общин, которыми руководили бы духовно зрелые старейшины, не получавшие за это никакой платы или вознаграждения (1 Тимофею 3:1—7; Титу 1:5—9).

<sup>20</sup> Исследователей Библии особенно интересовали пророчества Христианских Греческих Писаний о «кончине века» и «пришествии» Христа (Матфея 24:3, СП). Тщательно изучая текст, они обнаружили, что греческое слово паруси́а, которое стоит за понятием «пришествие» Христа, на самом деле означает его певидимое присутствие. Тогда получается, что Христос рассказал ученикам не о своем будущем видимом пришествии, а о признаке своего невидимого присутствия во время конца. Также Исследователей Библии очень интересовала библейская хронология в связи с присутствием Христа. Расселл и его единомышленники, хотя и не зная всех подробностей, поняли, что 1914 год будет важнейшей датой в истории человечества (Матфея 24:3—22; Луки 21:7—33).

<sup>19.</sup> Какие церковные учения отвергли Исследователи Библии?

<sup>20.</sup> Что обнаружили Исследователи Библии относительно парусиа Христа и 1914 года?

<sup>21</sup> Расселл знал, что предстоит большая работа в деле проповеди. Он сознавал важность слов Иисуса, записанных в Евангелии от Матфея: «И будет проповедана эта благая весть о царстве по всей обитаемой земле для свидетельства всем народам, и тогда придет конец» (Матфея 24:14; Марка 13:10). Исследователи Библии действовали безотлагательно. Они считали, что в 1914 году их проповедь достигнет кульминации, поэтому прилагали все силы, помогая людям узнать «эту благую весть о царстве». Так, проповеди Чарлза Расселла стали появляться в тысячах газет по всему миру.

#### Испытания и перемены

<sup>22</sup> В 1916 году в возрасте 64 лет во время поездки по США Чарлз Расселл неожиданно скончался. Возникли вопросы: что же будет с Исследователями Библии? Прекратят ли они свою деятельность, как бывает с теми, кто следует за человеком? США стояли на пороге вступления в Первую мировую войну (1914—1918). Как Исследователи Библии встретят испытания военных лет?

<sup>23</sup> Общий настрой можно выразить словами Уильяма ван Амбурга, представителя Общества Сторожевой Башни: «Это грандиозное, всемирное дело — не дело одного человека. Для этого оно слишком велико. Это Божье дело, и оно не подлежит изменению. Бог не раз действовал через своих служителей в прошлом, Он будет использовать многих из них и в будущем. Мы посвятили себя не людям и не какому-либо человеческому делу. Мы живем, чтобы творить волю Бога, которую Он открывает нам в своем Слове и в своем руководстве. Бог по-прежнему у кормила правления» (1 Коринфянам 3:3—9).

<sup>21.</sup> Какую ответственность чувствовали Расселл и его товарищи? 22—24. а) Какова была реакция большинства Исследователей Библии, когда умер Чарлз Расселл? б) Кто стал следующим президентом Общества Сторожевой Башни?

<sup>24</sup> В январе 1917 года Джозеф Рутерфорд, юрист по образованию и ревностный Исследователь Библии, был избран вторым президентом Общества Сторожевой Башни. Он был весьма энергичным, бесстрашным человеком и знал, что весть о Царстве Бога необходимо проповедовать (Марка 13:10).

#### С новым именем к новым свершениям

<sup>25</sup> В 1919 и 1922 годах Исследователи Библии провели в США ряд конгрессов. Вслед за трудностями военных лет для Исследователей Библии настало время, сравнимое с Пятидесятницей 33 года н. э. (Деяния 2:1—4). Они не поддались страху перед людьми,— напротив, с новым рвением отозвались на библейское повеление проповедовать всем народам. В 1919 году наряду с журналом «Сторожевая башня» стал издаваться журнал «Золотой век» (сегодня известный во всем мире как «Пробудитесь!»). Новый журнал помог многим людям духовно пробудиться, осознать, в какое время они живут, и укрепить свою уверенность в Божьем обещании грядущего мирного нового мира.

<sup>26</sup> В 1920-е и 1930-е годы Исследователи Библии уделяли все больше внимания тому, как проповедовали первые христиане — по домам (Деяния 20:20). Каждый считал своим долгом свидетельствовать о Царстве Христа как можно большему числу людей. Они ясно осознали, насколько важен для человечества вопрос о вселенском владычестве, а также что по разрешении этого вопроса Иегова Бог уничтожит Сатану и положит конец его злым делам на земле (Римлянам 16:20; Откровение 11:17, 18).

<sup>25.</sup> Как после Первой мировой войны Исследователи Библии отозвались на библейский призыв?

<sup>26.</sup> а) На что Исследователи Библии обращали все больше внимания? б) Какие библейские учения стали более понятными Исследователям Библии?

### Во что верят Свидетели Иеговы

Вопрос: что такое душа?

Ответ: согласно Библии, душа (евр. *néфеш*; греч. *ncuxú*) это человек, животное, а также жизнь человека или животного.

«И сказал Бог: да произведет земля душу живую по роду ее, скотов, и галов, и зверей земных по роду их. И стало так. И создал Господь Бог человека из праха земного, и вдунул в лицо его дыхание жизни, и стал человек душою живою» (Бытие 1:24; 2:7).

Животные и люди — это и есть живые души. Душа не отделима от тела. Она может умереть и умирает. «Вот, все души — Мои: как душа отца, так и душа сына — Мои: душа согрешающая, та умрет» (Иезекиль 18:4).

**Bonpoc:** является ли Бог Троицей?

Ответ: Свидетели Исговы верят в то, что Иегова — непревзойденный всевластный Владыка. В Библии говорится: «Слушай, Израиль: Господь, Бог наш, Господь един есть» (Второзаконие 6:4). Иисус Христос был духовным созданием, Словом; повинуясь воле Отца, он пришел на землю. Иисус подчинен Иегове. «Когда же все будет покорено ему [Христу], тогда и сам Сын покорится Тому, кто покорил все ему, чтобы Бог был всем для всех» (1 Коринфянам 15:28; смотрите также Матфея 24:36; Марка 12:29; Иоанна 1:1-3, 14-18; Колоссянам 1:15-20).

Свидетели Иеговы регулярно собираются в Залах Царства для изучения Библии



Святой дух — это не личность, а Божья сила в действии (Деяния 2:1—4, 17, 18). Вопрос: поклоняются ли Свидетели Иеговы кумирам?

Ответ: Свидетели Иеговы избегают всех видов идолопоклонства, связано ли оно с предметами поклонения, образами, людьми или организациями.

«Что же касается употребления в пишу пожертвованного илолам, то мы знаем, что илол — ничто в мире и что нет Бога, кроме одного. Ибо хотя и есть те, кого называют "богами", на небе или на земле, как есть много "богов" и много "господ", для нас есть только один Бог, Отец, от которого всё, и мы для него; и один Господь, Иисус Христос, через которого всё, и мы через него» (1 Коринфянам 8:4—6; Псалом 134:15—18).

**Bonpoc:** совершают ли Свидетели Иеговы причастие?

Ответ: Свидетели Исговы не верят в пресуществление, которому учат в церкви. Но они ежегодно отмечают Вечерю Господню\* в память о смерти Иисуса Христа. По еврейскому календарю этот день соответствует 14 нисана (обычно март или апрель). Во время Вечери передаются пресный хлеб и красное вино, символизирующие безгрешное тело Христа и его жертвенную кровь. Вкуша-ЮТ ОТ ЭТИХ СИМВОЛОВ ТОЛЬКО те, кто имеет належду править с Христом в небесном Царстве (Марка 14:22—26; Луки 22:29; 1 Коринфянам 11:23-26; Откровение 14:1-5).

<sup>\*</sup> Более подробно эта тема рассматривается в книге «Чему на самом деле учит Библия?», изданной Свидетелями Иеговы, страницы 206—208.



Зал Царства (предыдущая страница) в городе Итихара, Япония и в Бойтуве, Бразилия В свете этого стало ясно, что вопрос оправлания Божьего права на власть во Вселенной даже более важен, чем спасение людей. Поэтому на земле должны быть преданные Богу люди, готовые свидетельствовать о его замысле и превосходстве. Кто же были эти люди? (Иов 1:6—12; Иоанна 8:44; 1 Иоанна 5:19, 20).

<sup>27</sup> В июле 1931 года Исследователи Библии провели конгресс в Колумбусе (штат Огайо), на котором тысячи присутствовавших выслушали резолюцию и радостно приняли «имя, которое наречено самим Господом Богом». Они провозгласили: «Мы хотим, чтобы нас знали как свидетелей Иеговы и называли так». С тех пор Свидетели Иеговы повсюду известны не только своими учениями, но и ревностной проповедью на улице и по домам (Исаия 43:10—12; Матфея 28:19, 20; Деяния 1:8; смотрите страницы 356—357).

<sup>28</sup> В 1935 году у Свидетелей прояснилось понимание относительно тех людей, которые вознесутся на небо, чтобы править вместе с Христом, а также относительно их земных подданных. Свидетели и раньше знали, что число христиан-помазанников, призванных править с Христом на небе, составляет 144 000. Но какова надежда всех остальных людей? Правительства без подданных не бывает. Царство, или небесное правительство, будет править миллионами послушных Богу подданных — жителей Земли. Они составят «великое множество людей, которого никто не может сосчитать, из всех наций, и племен, и народов, и языков», и все они будут восклицать: «Спасением обязаны мы Богу нашему, сидящему на престоле, и Агнцу [Христу]» (Откровение 7:4, 9, 10; 14:1—3; Римлянам 8:16, 17).

<sup>27.</sup> а) Какое важное событие произоппло в 1931 году? 6) Назовите некоторые религиозные учения Свидетелей Иеговы?

<sup>28.</sup> Что стали лучше понимать Свидетели относительно правления Царства?

<sup>29</sup> Так Свидетели Иеговы осознали, какая перед ними стоит грандиозная задача — отыскать и научить миллионы людей, ищущих истинного Бога, — людей, которые составят «великое множество». Для этого нужно было разработать международную просветительную программу и подготовить служителей, способных возвещать истину. Требовались специальные школы. Все это осознавал следующий президент Общества Сторожевой Башни.

### Поиск ищущих Бога во всем мире

<sup>30</sup> В 1931 году насчитывалось около 50 000 Свидетелей менее чем в 50 странах. В 30-х и 40-х годах XX века проповедовать было совсем непросто. Это было время Второй мировой войны, разгул фанцизма. В 1942 году умер Джозеф Рутерфорд. Обществу Сторожевой Башни требовалось решительное руководство, которое помогало бы Свидетелям проповедовать с неослабным рвением.

<sup>31</sup> В 1942 году третьим президентом Общества Сторожевой Башни избрали Нейтана Норра, которому было тогда 36 лет. Он был энергичным организатором, ясно осознававшим необходимость как можно скорее распространить благую весть во всем мире несмотря на то, что Вторая мировая война еще не закончилась. Поэтому Нейтан Норр немедленно воплотил в жизнь план создания школы для подготовки миссионеров, получившей название Библейская школа Сторожевой Башни Галаад\*. Первая сотня студентов была приглашена в январе 1943 года.

<sup>\*</sup> Слово «галаад» происходит от древнееврейского гила́д и означает «холм-свидетель». Смотрите статью «Галаад» в труде «Понимание Писаний», изданном Свидетелями Иеговы на многих языках.

<sup>29.</sup> Какую задачу осознавали и ставили перед собой Свидетели?

<sup>30.</sup> Какие события 30-х и 40-х годов XX века повлияли на деятельность Свидетелей?

<sup>31.</sup> Какая школа была создана в 1943 году, чтобы расширить распространение благой вести?

В течение примерно шести месяцев они изучали Библию и предметы, связанные со служением, после чего получили свои назначения — преимущественно в другие страны. К 2006 году обучение прошли 120 классов, и тысячи миссионеров разъехались по всему миру.

<sup>32</sup> В 1943 году насчитывалось 126 329 Свидетелей, проповедовавших в 54 странах. Несмотря на яростные гонения, имевшие место и в фашистских, и в социалистических, а в годы Второй мировой войны и в демократических странах, включавшие нападения сторонников движения «Католическое действие», к 1946 году проповедовало уже более 176 000 возвещателей Царства. Сегодня, 60 лет спустя, более чем в 200 странах и территориях активно проповедует уже около 6,5 миллиона Свидетелей. Несомненно, эта религия стала широко известна во всем мире благодаря тому, что соответствует своему названию. Но успех зависел еще от некоторых факторов (Захария 4:6).

### Религия, дающая библейские знания

<sup>33</sup> В Залах Царства Свидетелей Иеговы для совместного изучения Библии встречаются более 98 000 общин. На этих встречах нет ритуальных действ или всплесков эмоций. Главное — это получение глубоких знаний об истинном Боге, его Слове и замыслах. Свидетели Иеговы проводят такие встречи трижды в неделю, чтобы лучше понимать Библию, а также оттачивать учительские навыки (Римлянам 12:1, 2; Филиппийцам 1:9—11; Евреям 10:24, 25).

<sup>34</sup> Например, в будние дни проходит Школа теократического служения, в которую записываются члены собрания. В этой школе, проводимой опытным христианским старейшиной, вэрослые и дети обучаются учительскому и

<sup>32.</sup> Чего достигли Свидетели Иеговы с 1943 года?

<sup>33.</sup> Какой цели служат Залы Царства Свидетелей Иеговы?

<sup>34.</sup> Какова цель Школы теократического служения?

### **Н**екоторые страны, где проповедуют Свидетели

| Страна         | Активных<br>Свидетелей | Страна      | Активных<br>Свидетелей |
|----------------|------------------------|-------------|------------------------|
| Австралия      | 61 000                 | Корея       | 92 000                 |
| Аргентина      | 132 000                | Ливан       | 3 500                  |
| Бразилия       | 638 000                | Мексика     | 594 000                |
|                | 127 000                | Нигерия     | 277 000                |
| Великобритания |                        | Польша      | 129 000                |
| Венгрия        | 22 000                 | Португалия  | 48 000                 |
| Венесуэла      | 99 000                 | Пуэрто-Рико | 25 000                 |
| Германия       | 165 000                | Россия      | 143 000                |
| Греция         | 28 000                 | CIIIA       | 1 036 000              |
| Замбия         | 127.000                | Украина     | 137 000                |
| Индия          | 26 000                 | Фидиппины   | 147.000                |
| Испания        | 104 000                | Финляндия   | 19 000                 |
| Италия         | 235 000                | Франция     | 119 000                |
| Канада         | 110 000                | ЮАР         | 78 000                 |
| Колумбия       | 127 000                | Япония      | 218 000                |

Всего (на 2005 год) 98 311 собраний 6 614 000 Свидетелей

ораторскому мастерству, а также библейским принципам. Апостол Павел сказал: «Да будет речь ваша всегда любезной, приправленной солью, чтобы вы знали, как отвечать каждому». На христианских встречах Свидетели также учатся преподносить весть о Царстве «с кротостью и глубоким уважением» (Колоссянам 4:6; 1 Петра 3:15).

 $^{35}\,\mathrm{B}$  другой день недели Свидетели Иеговы проводят 45-минутную встречу, на которой звучит библейская

<sup>35.</sup> Какие еще встречи проводятся у Свидетелей Иеговы и какую пользу они приносят?

речь, а затем в течение часа в форме вопросов и ответов изучается определенная библейская тема, связанная с христианскими учениями и нравственными принципами. Все члены собрания приглашаются участвовать в обсуждении. Три раза в год Свидетели также собираются на большие встречи — конгрессы, длящиеся от 1 до 4 дней. Обычно тысячи людей собираются на конгрессах, чтобы послушать основанные на Библии речи. Все это проводится бесплатно, и любой может прийти, чтобы углубить свои знания о Божьих обещаниях относительно земли и человечества, а также получить совет в вопросах нравственности. Следуя учениям и примеру Иисуса Христа, каждый приближается к истинному Богу, Иегове (Иоанна 6:44, 65; 17:3; 1 Петра 1:15, 16).

#### Их принципы руководства

<sup>36</sup> Чтобы проводить встречи и слаженно проповедовать, Свидетели Иеговы, несомненно, нуждаются в руководстве. Однако у них нет ни оплачиваемого духовенства, ни харизматического лидера, которого бы почитали как кумира (Матфея 23:10). Иисус сказал: «Даром получили — даром давайте» (Матфея 10:8; Деяния 8:18—21). В каждом собрании есть духовно эрелые старейшины и служебные помощники, многие из которых работают, как все, чтобы обеспечивать семью. Они безвозмездно берут на себя руководство в обучении и наставлении собрания. Именно по такому образцу создавались христианские собрания первого века (Деяния 20:17; Филиппийцам 1:1; 1 Тимофею 3:1—10, 12, 13).

<sup>37</sup> Как назначаются старейшины и служебные помощники? Их назначение происходит с одобрения Руководящего совета, члены которого — помазанные старейши-

37. Как назначаются старейшины и служебные помощники?

<sup>36.</sup> а) Есть ли у Свидетелей оплачиваемое духовенство? б) Кто берет на себя руководство в собрании?

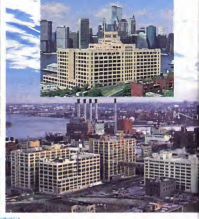
ны из разных стран, чью деятельность можно сравнить с деятельностью совета апостолов и старейшин, руководивших собранием первых христиан из Иерусалима. Как отмечалось в главе 11, никто из апостолов не возвышался над другими. Они совместно принимали решения, которых с уважением придерживались собрания, находившиеся в разных частях Римской империи (Деяния 15:4—6, 22, 23, 30, 31).

<sup>38</sup> По такому же принципу сегодня действует Руководящий совет Свидетелей Иеговы. Во всемирном главном управлении в Бруклине (Нью-Йорк) проводятся еженедельные встречи Руководящего совета, а затем комитетам филиалов посылаются указания для организации проповеди в той или иной стране. Следуя примеру первых

38. Как действует Руководящий совет?







Всемирное главное управление Свидетелей Иеговы в Брунлине (Нью-Йорн)

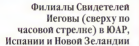
христиан, Свидетели Иеговы проповедуют благую весть о Царстве на огромных территориях. Эта работа проводится во всемирном масштабе (Матфея 10:23; 1 Коринфянам 15:58).

#### Люди стекаются к истинному Богу

<sup>39</sup> В наше время Свидетели Иеговы проповедуют по всей земле — даже в странах, где их деятельность ограничена или запрешена. Запреты в основном были наложены политическими режимами, не признающими нейтралитет Свидетелей Иеговы в отношении политики и национализма. (Смотрите рамку на странице 347.) Но, несмотря на это, уже тысячи людей взирают на Царство Бога — елинственную надежду на мир и безопасность. В большинстве стран было дано колоссальное свидетельство, и сегодня во

<sup>39.</sup> а) Почему Свидетели занимают нейтральную позицию в отношении политики? б) Как Свидетели Иеговы проповедуют под запретом?









всем мире насчитываются миллионы Свидетелей. (Смотрите таблицу на странице 361.)

<sup>40</sup> Проявляя любовь и надеясь на «новое небо и новую землю», Свидетели Иеговы ожидают событий, которые вскоре положат конец несправедливости, порокам и прочему беззаконию на земле. Поэтому они продолжают проповедовать, стремясь помочь людям с искренним сердцем приблизиться к истинному Богу, Иегове (Откровение 21:1—4; Марка 13:10; Римлянам 10:11—15).

<sup>41</sup> Но что, согласно библейским пророчествам, ожидает в будущем людей, религии и землю, которая сегодня безжалостно губится? Последняя глава нашей книги отвечает на эти животрепешущие вопросы (Исаия 65:17—25; 2 Петра 3:11—14).

<sup>40, 41.</sup> а) Чего ожидают Свидетели Иеговы? б) Какие вопросы требуют ответа?

# Истинный Бог и ваше будущее

В нашей Вселенной, преисполненной загадок и чудес, Человеку достоверно известно лишь одно: в ней он отнюдь не самое великое в духовном смысле существо. [...] Ошущается присутствие чего-то духовно превосходящего. [...] Цель Человека — искать единения с тем, что стоит за видимым миром, искать, чтобы достичь гармонии с этим духовным Абсолютом.

Тойнби А. Подход историка к религии (Toynbee A. An Historian's Approach to Religion)

Вот уже около 6 тысяч лет человечество находится в поисках этого «духовного Абсолюта». У каждой крупной религии, будь то индуизм, ислам, буддизм, синтоизм, конфуцианство, даосизм, иудаизм, христианство, есть свое название для этого «духовного Абсолюта». В Библии говорится, что этот Абсолют — личность, живой Бог, у которого есть собственное имя — Иегова. Именно он сказал Киру Великому, царю Персии: «Я Иегова, и нет другого; нет Бога кроме Меня... Я создал землю и сотворил на ней человека» (Исаия 45:5, 12, 18, перевод архим. Макария; Псалом 67:20, 21, перевод Г. Павского).

<sup>1.</sup> а) Что историк Арнолд Тойнби признал относительно человека и Вселенной? (Смотрите вступление.) б) Как Библия определяет этот «духовный Абсолют»?

### Пророчества Иеговы сбываются всегда

<sup>2</sup> На самом деле Иегова и есть тот Бог, которого веками ищет человечество. Он доказал, что способен точно предсказывать будущее. Через пророка Исаию Иегова изрек: «Вспомните прежде бывшее, от начала века, ибо Я Бог, и нет иного Бога, и нет подобного Мне. Я возвещаю от начала, что будет в конце, и от древних времен то, что еще не сделалось, говорю: Мой совет состоится, и все, что Мне угодно, Я сделаю. [...] Я сказал, и приведу это в исполнение; предначертал, и сделаю» (Исаия 46:9—11; 55:10, 11).

<sup>3</sup> Поскольку Божьи пророчества всегда исполняются, мы можем узнать будущее сеющих рознь религий мира, а заодно и судьбу политических организаций, в руках которых сосредоточена огромная власть и которые, как кажется, вершат судьбами мира. Более того, мы можем знать, какая участь ожидает «бога этой системы вещей» — Сатану, «ослепившего умы» неверующих посредством множества религий, которые увели человечество от истинного Бога, Иеговы. Зачем Сатана ослепляет умы людей? «Чтобы для них не воссиял свет славной благой вести о Христе, который есть образ Бога» (2 Коринфянам 4:3, 4; 1 Иоанна 5:19).

<sup>4</sup> Мы можем узнать и еще кое-что. Каково в конечном счете будущее нашей планеты? Будет ли она загрязнена и загублена? Или же можно надеяться на возрождение земли и человечества? Мы увидим, что Библия отвечает и на эти вопросы. Но давайте сначала обратим внимание на то, что свершится прежде.

<sup>2.</sup> К кому стоит обратиться за точными сведениями о будущем и почему?

<sup>3.</sup> а) О чем можно узнать из библейских пророчеств? б) Как Сатана влияет на неверующих и с какой целью?

<sup>4.</sup> Какие вопросы о земле и человечестве требуют ответов?

#### Что такое «Вавилон Великий»?

<sup>5</sup> Видения, составившие библейскую книгу Откровение, были даны апостолу Иоанну на острове Патмос в 96 году н. э. В ней ярко описываются события во время конца,— время, начавшееся, согласно Библии, в 1914 году\*. В одном из таких видений перед апостолом предстала вульгарная, дерэкая блудница, называемая «Вавилоном Великим, матерью блудниц и мерзостей эемных». Иоанн «увидел... что женщина была пьяна от крови святых и от крови свидетелей Иисуса» (Откровение 17:5, 6).

<sup>6</sup> Кого представляет эта женщина? Определить, кто она, можно методом исключения. Ангел открыл Иоанну: «Подойди, я покажу тебе суд над великой блудницей, сидящей на водах многих; с ней совершали блуд цари земные, и живущие на земле были опьянены вином блуда ее». Итак, поскольку «цари земные», или правители, совершали с ней блуд, значит, она не может представлять собой правящие политические силы этого мира (Откровение 17:1, 2, 18).

<sup>7</sup> В Библии также сказано, что «странствующие купцы земные разбогатели благодаря силе ее бесстыдной роскоши». Так что Вавилон Великий не может представлять собой и коммерческую систему этого мира. В Библии говорится: «Воды, которые ты видел, где сидит блудница, означают народы, и массы, и нации,

<sup>\*</sup> Подробнее о последних днях читайте в книге «Чему на самом деле учит Библия?», изданной Свидетелями Иеговы, на страницах 86—95, 215—218.

<sup>5.</sup> Кого увидел Иоанн в видении?

<sup>6.</sup> Почему Вавилон Великий не может представлять собой правящие политические силы?

<sup>7.</sup> а) Почему нельзя сказать, что Вавилон Великий представляет собой коммерческую систему? б) Что символизирует Вавилон Великий?

и языки». Какую мы еще не упомянули силу, действующую в этом мире и подходящую под описание символической блудницы, которая заигрывает с политиками, имеет дела с олигархами и величественно восседает над народами, массами, нациями и языками? Это ложная религия во всех ее обличиях! (Откровение 17:15; 18:2, 3).

<sup>8</sup> Этот вывод подтверждают слова ангела, осуждающего блудницу, Вавилон Великий, за то, что ее «спиритизмом были введены в заблуждение все народы» (Откровение 18:23). Любой вид спиритизма связан с религией и демонизмом (Второзаконие 18:10—12). Таким образом, Вавилон Великий символизирует нечто религиозное. Как указывает Библия, это мировая империя ложной религии и цель ее властителя — Сатаны — завладеть умами людей, чтобы отвести их от истинного Бога, Иеговы (Иоанна 8:44—47; 2 Коринфянам 11:13—15; Откровение 21:8; 22:15).

<sup>9</sup> Как мы уже выяснили, между религиями этого мира, несмотря на их внешнюю несхожесть, наблюдается определенная родственность. Нередко религии коренятся в мифологии. Почти все религии объединяет вера в якобы бессмертную душу, которая покидает тело и переселяется либо в другое существо, либо в загробный мир. В одних религиях бытует представление об аде как о страшном месте мучений, в других процветает языческое почитание триад, троиц и богини-матери. Поэтому логично заключить, что такие религии, вместе взятые, представляют собой символическую блудницу «Вавилон Великий» (Откровение 17:5).

<sup>8.</sup> Как еще Библия помогает определить, что такое Вавилон Великий?

<sup>9.</sup> Какая родственность наблюдается во многих религиях?

### Время бежать из ложной религии

<sup>10</sup> Какую же участь отводит Библия этой блуднице, держащей в своих объятиях целый мир? Образным языком в книге Откровение описывается, как она будет уничтожена политическими силами — символическими «десятью рогами». Эти силы поддерживают Организацию Объединенных Наций — «багряного зверя», который представляет собой «изображение» кровавой политической системы Сатаны\* (Откровение 16:2; 17:3—16).

<sup>11</sup> Бог приговорил к гибели мировую империю ложной религии, находящуюся под властью Сатаны. Религии мира будут осуждены за духовный блуд — порочную связь с деспотичными политическими «любовниками». В какой бы стране ни вспыхнула война, ложная религия обязательно запятнает свои одежды кровью невинных жертв, играя на чувствах патриотизма в угоду правящим классам. Поэтому Иегова «вложил в сердца» политических сил исполнить его волю, разорив Вавилон Великий (Откровение 17:16—18).

<sup>12</sup> Что же необходимо делать, зная о незавидной участи религий мира? Ответ мы находим в словах, которые Иоанн услышал с неба: «Выйди из нее, народ мой, чтобы вам не быть соучастниками в грехах ее и не подвергнуться язвам ее. Потому что грехов ее накопилось до самого неба, и Бог вспомнил ее неправедные дела».

<sup>\*</sup> Эти пророчества подробно рассматриваются в библейской книге Откровение. Их объяснение можно найти в главах 33—37 книги «Откровение: его грандиозный апогей близок!», изданной Свидетелями Иеговы.

<sup>10.</sup> Какая участь, согласно пророчествам, ожидает религиозную блудницу?

<sup>11.</sup> а) За что Бог осудил ложную религию? 6) Что произойдет с Вавилоном Великим?

<sup>12.</sup> а) Что нужно немедленно предпринять, чтобы не погибнуть вместе с Вавилоном Великим? б) Чему учит истинная религия?

Итак, сейчас настало время внять этому повелению ангела, выйти из ложной религии Сатаны и присоединиться к истинной религии Бога Иеговы (Откровение 17:17; 18:4, 5; сравните Иеремии 2:34; 51:12, 13; смотрите рамку на странице 377).

#### Близок Армагеддон

<sup>13</sup> В книге Откровение говорится: «За это в один день придут язвы ее — смерть, и скорбь, и голод, — и будет сожжена огнем». Все пророчества Библии указывают, что тот «день», или внезапная казнь блудницы, уже близко. С уничтожением Вавилона Великого наступит «великое бедствие», апогеем которого станет Армагеддон — «война великого дня Бога Всемогущего». В результате этой войны, или битвы, политическую систему Сатаны постигнет уничтожение, а он сам будет заключен в бездну. И тогда наступит новый мир праведности! (Откровение 16:14—16; 18:7, 8; 21:1—4; Матфея 24:20—22).

<sup>14</sup> Тем временем близится исполнение еще одного важного библейского пророчества. Апостол Павел предупреждал: «Что же касается времен и сроков, братья, нет необходимости, чтобы вам писали об этом. Ибо вы сами достаточно хорошо знаете, что день Иеговы придет точно так, как вор ночью. Когда будут говорить: "Мир и безопасность!" — тогда постигнет их внезапное уничтожение, как муки беременную женщину, и никак не избегнут» (1 Фессалоникийцам 5:1—3).

<sup>15</sup> Будет казаться, что народы, ранее настроенные недоверчиво и воинственно друг к другу, осторожно приближаются к такому положению вещей, когда они смогут провозгласить мир и безопасность на всей земле.

<sup>13.</sup> Какие события должны вскоре произойти?

<sup>14, 15.</sup> Исполнение какого библейского пророчества, судя по всему, уже близко?

Но это будет только одним из признаков близости Божьего суда над ложной религией, народами и их правителем, Сатаной (Софония 2:3; 3:8, 9; Откровение 20:1—3).

<sup>16</sup> Своим образом жизни миллионы людей показывают, что материальные ценности — это единственное, к чему стоит стремиться в этом мире. Однако все, что предлагает этот порочный мир, ничтожно и кратковременно. Вот почему совет апостола Иоанна так своевремен: «Не любите ни мира, ни того, что в мире. Кто любит мир, в том нет любви к Отцу, ибо все, что в мире: желание плоти, желание глаз и хвастовство своим достатком,— не от Отца, но от этого мира. И мир проходит, и желания его, а исполняющий волю Бога пребывает вечно». Разве не хотелось бы вам жить вечно? (1 Иоанна 2:15—17).

#### Обещанный новый мир

<sup>17</sup> Что же будет после того, как Иисус Христос совершит Божий суд над этим миром? В Еврейских Писаниях содержится пророчество о том, что Бог исполнит свой первоначальный замысел относительно земли и человечества. Тогда все послушные Богу люди достигнут совершенства и как единая семья будут жить в раю на земле. Несмотря на противодействие Сатаны, Бог обязательно сдержит свое обещание. Царь Давид писал: «Ибо делающие эло истребятся, уповающие же на Господа наследуют землю. Еще немного, и не станет нечестивого... А кроткие наследуют землю и насладятся множеством мира. Праведники наследуют землю и будут жить на ней вовек» (Псалом 36:9—11, 29; Иоанна 5:21—30).

<sup>16.</sup> Почему совет апостола Иоанна сегодня так своевремен?

<sup>17.</sup> Каково будущее тех, кто ищет истинного Бога?



У Земли есть все необходимое, чтобы стать раем. Но для этого нужно незыблемое и справедливое мировое правительство — именно его пообещал установить Бог

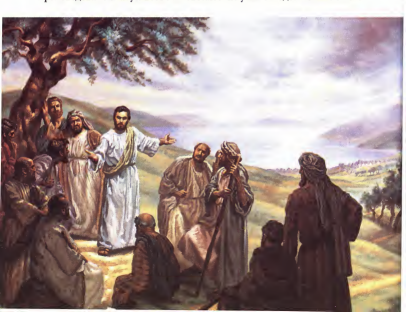
<sup>18</sup> Что же станет с нашей планетой? Будет ли она окончательно загублена? Сгорит ли она? Или превратится в безжизненную пустыню? Отнюдь нет! Иегова изначально замыслил, чтобы земля была чистым, прекрасным парком, подобным раю. И наша планета сможет залечить раны, варварски наносимые ей сегодня. Иегова обещал, что «погубит губящих землю». В XX веке состояние планеты ухудшилось настолько, что теперь она на краю гибели. Это еще больше убеждает нас, что вскоре Иегова вступится за свое творение (Откровение 11:18; Бытие 1:27, 28).

<sup>18—20.</sup> Какие изменения произойдут на земле?

<sup>19</sup> Эти перемены не заставят себя ждать, когда Бог установит «новое небо и новую землю». Не стоит думать, что буквальные небо и земля будут заменены новыми. Речь идет о новом, небесном правительстве и о земном возрожденном обществе. Тогда будет положен конец эксплуатации человека человеком, жестокому обращению с животными. Насилие и кровопролитие исчезнут. Уже никогда не будет бездомных, голодных и угнетенных (Откровение 21:1; 2 Петра 3:13).

<sup>20</sup> В Слове Бога сказано: «И будут строить дома и жить в них, и насаждать виноградники и есть плоды их. Не будут строить, чтобы другой жил, не будут насаждать, чтобы другой ел; ибо дни народа Моего будут, как

Перед возвращением на небо Иисус Христос повелел своим ученикам проповедовать благую весть и повсеместно учить людей истине о Боге



дни дерева, и избранные Мои долго будут пользоваться изделием рук своих. [...] Волк и ягненок будут пастись вместе, и лев, как вол, будет есть солому, а для змея прах будет пищею: они не будут причинять эла и вреда на всей святой горе Моей, говорит Господь» (Исаия 65:17—25).

#### Основание для нового мира

<sup>21</sup> Как же все это возможно? Не стоит забывать: сам Бог, «не могущий лгать, обещал прежде давних времен», что человечество восстановится, обретет совершенство и вечную жизнь. Об основании для такой надежды писал апостол Петр в своем первом письме к собратьям, христианам-помазанникам: «Да будет благословен Бог и Отец нашего Господа Иисуса Христа, по своему великому милосердию давший нам новое рождение к живой надежде через воскресение Иисуса Христа из мертвых, к наследству нетленному, неоскверненному и неувядающему» (Титу 1:1, 2; 1 Петра 1:3, 4).

<sup>22</sup> Воскресение Иисуса Христа — основание для надежды на то, что новый мир праведности обязательно наступит. Ведь Бог небесный назначил Иисуса Христа правителем над землей, которая будет очищена от эла. Апостол Павел также подчеркнул важность воскресения Христа: «Но теперь Христос воскрес из мертвых, первый плод из тех, кто уснул смертным сном. Ибо так как смерть — через человека, то через человека и воскресение мертвых. Ибо как в Адаме все умирают, так и во Христе все оживут» (1 Коринфянам 15:20—22).

23 Жертвенная смерть Христа как равноценный

<sup>21.</sup> Почему новый мир непременно наступит?

<sup>22.</sup> Что является основанием для надежды на новый мир и почему? 23. a) Почему воскресение Христа настолько важно? б) Какое пове-

ление дал Иисус Христос своим последователям?

выкуп за человечество, а также воскресение Христа представляют собой твердое основание для надежды на «новое небо», или небесное правительство, и на «новую землю» — возрожденное человечество. Воскресение Христа также побудило верных апостолов с большим рвением проповедовать и обучать людей истине. В Библии говорится: «Одиннадцать же учеников пошли в Галилею на гору, куда направил их Иисус, и, увидев его, поклонились, но некоторые сомневались. Иисус подошел и говорил им: "Дана мне вся власть на небе и на земле. А потому идите и подготавливайте учеников во всех народах, крестя их во имя Отца, и Сына, и святого духа, уча их соблюдать все, что я повелел вам. И вот, я с вами во все дни до завершения этой системы вешей"» (Матфея 19:28, 29; 28:16—20; 1 Тимофею 2:6).

<sup>24</sup> Воскресение Иисуса Христа стало для человечества гарантией еще одного благословения — всеобщего воскресения. Иисус Христос доказал, что способен воскрещать, вернув к жизни Лазаря. (Смотрите страницы 249—250.) «Не удивляйтесь этому,— говорил Христос,— потому что настает час, в который все находящиеся в памятных склепах услышат его голос и выйдут: кто делал добро — для воскресения жизни, а кто поступал порочно — для воскресения суда» (Иоанна 5:28, 29; 11:39—44; Деяния 17:30, 31).

<sup>25</sup> Какая же это будет радость, когда люди будут встречать своих близких, возвращаемых к жизни поколение за поколением. В новом мире, в совершенных условиях, каждый человек сможет решить: служить ли ему Иегове, истинному Богу, или же стать его

<sup>24.</sup> Гарантией какого благословения стало воскресение Иисуса Христа?

<sup>25.</sup> а) Что сможет решить каждый в новом мире? б) Какая елинственная религия будет в новом мире?

### Как отличить истинную религию от ложной?

- 1. Истинная религия исповедует веру в единого истинного Бога, Иегову (Исход 15:3; Псалом 143:15, перевод Г. Павского; Матфея 22:37, 38).
- 2. Истинная религия указывает на единственный путь к Богу Иисуса Христа (Иоанна 17:3, 6—8; 1 Тимофею 2:5, 6; 1 Иоанна 4:15).
- 3. Истинная религия проповедует бескорыстную любовь и следует ей (Иоанна 13:34, 35; 1 Коринфянам 13:1—8; 1 Иоанна 3:10—12).
- 4. Истинная религия держится в стороне от политики и соблюдает нейтралитет в мировых конфликтах (Иоанна 18:36; Иакова 1:27).
- 5. Истинная религия руководствуется Библией как Словом Бога и верит, что истина у Бога (Римлянам 3:3, 4; 2 Тимофею 3:16, 17; 1 Фессалоникийцам 2:13).
- 6. Истинная религия не потворствует войнам и насилию (Михей 4:2—4; Римлянам 12:17—21; Колоссянам 3:12—14)
- 7. Истинная религия объединяет людей всех рас, народов и языков. Она проповедует не национализм и ненависть, а любовь (Исаия 2:2—4; Колоссянам 3:10, 11; Откровение 7:9, 10).
- 8. Истинная религия призывает служить Богу не из ко-



Свидетели проповедуют в Нидерландах

рысти, а из любви. Она не превозносит людей, но прославляет Бога (1 Петра 5:1—4; 1 Коринфянам 9:18; Матфея 23:5—12).

- 9. Истинная религия провозглащает Царство Бога как единственное упование для человечества и не возлагает надежды на людские идеологии (Марка 13:10; Деяния 8:12; 28:23, 30, 31).
- 10. Истинная религия раскрывает подлинный замысел Бога относительно земли и человечества. Она отвергает религиозную ложь учения о бессмертной душе и вечных муках в аду. Напротив, она учит, что Бог есть любовь (Судей 16:30; Исаия 45:12, 18; Матфея 5:5; 1 Иоанна 4:7—11; Откровение 20:13, 14).

противником и потерять жизнь. В то время будет лишь одна религия, одно вероисповедание. Все послушные Богу люди будут восхвалять любящего Творца, вторя словам псалмопевца: «Буду превозносить Тебя, Боже мой, Царь мой, и благословлять имя Твое во веки и веки. [...] Велик Господь и достохвален, и величие Его неисследимо» (Псалом 144:1—3; Откровение 20:7—10).

26 Итак, обсудив основные религии мира, мы предлагаем вам сосредоточиться на исследовании Слова Бога — книги, которой верно придерживаются Свидетелей Иеговы. Убелитесь сами, что истинного Бога можно найти. Будь вы индус, мусульманин, буддист, синтоист, конфуцианец, даос, иудаист или христианин, сейчас самое время задуматься о своих отношениях с истинным и живым Богом. Возможно, вам не приходилось выбирать свою религию, поскольку там, где вы родились, ее исповедовали все. Однако вы ничего не потеряете, если исследуете, что говорится о Боге в Библии. Перед вами уникальная возможность узнать, что Всевышний Бог замыслил для земли и человечества. Ваши искренние усилия в поисках истинного Бога вознаградятся благодаря изучению Библии со Свидетелями Иеговы — Божьими вестниками, от которых вы получили эту книгу.

<sup>27</sup> Недаром Иисус Христос говорил: «Продолжайте просить — и будет дано вам, искать — и найдете, стучать — и отворят вам». Как и многие другие люди, вы можете найти истинного Бога, если прислушаетесь к словам пророка Исаии: «Ищите Господа, когда можно найти Его; призывайте Его, когда Он близко. Да

<sup>26.</sup> Зачем исследовать Слово Бога, Библию?

<sup>27.</sup> а) С каким приглашением обращается к вам Иисус Христос? б) К чему призывает всех пророк Исаия, в согласии с темой этой книги?



Воскресение мертвых принесет радость людям на всей земле

оставит нечестивый путь свой и беззаконник — помыслы свои, и да обратится к Господу, и Он помилует его, и к Богу нашему, ибо Он многомилостив» (Матфея 7:7; Исаия 55:6, 7).

<sup>28</sup> Если вы — ищущий Бога человек, мы приглашаем вас обратиться к Свидетелям Иеговы\*. Они с радостью и безвозмездно помогут вам лучше узнать нашего Небесного Отца и его волю, пока еще есть время (Софония 2:3).

<sup>\*</sup> Список адресов смотрите на странице 384.

<sup>28.</sup> Кто готов помочь вам найти истинного Бога?

#### Предметный указатель

Авель 349 Аврам, или Авраам, происхождение 206-207 Агностик, определение 7

Ад будлийский 155 вечные муки 35 лаосский 174 индуистский 126-127 исламский 297, 299 чему учит Библия 127-128

Адрианов вал, культ у римлян 60-61 Аид (бог, царство мертвых) 54

Александр Македонский и евреи 213

Аллах 284, 286-287 Алхимия, у даосов 170-172 Альбигойцы 310 возникновение 281-282

гонения 282 Амбург, Ульям ван, «это Бо-

жье дело» 354 Анабаптисты 313, 321, 323 Англиканство 313

Англиканская церковь 326-327

Анубис (египетский бог) 50, 53

50, 53
Армагедлон 371
Астрология 84-88
Вавилоги 84, 86
возникиювение 84
волживы 86
гороской 88
натальная 87
научность 87
научность 87
Сиркус и Нил 84
созвезлия 86
«Тетрабиблос» 87

созведлия 86
«Тетрабиблос» 87
Атсизм 329-334
Англия (1572) 330
безволие церквей 332-333
наука и философия 331-334
Париж (1623) 330
Реформации оттолоски
330-331

330-331 «Бога вытеснили» 329 Афины илолы и храмы 30, 69

Павла свилетельство 30-31, 69 «Невеломый Бог» 69 Ахимса (ненасилие) 105-106

Ахимса (ненасилие) 105-10 Ганли отношение 113 лжайнизма отношение 104-105

Ашкеназы 216

Бантистская церковь 327 Бахаи 304-305 вероучение 304-305 основатель 304 Безбрачия обет 34 Бессмертная душа ассирийны 52 африканны 55-56 аптеки, инки, майя 54-55 бахаи 304 будлисты сегодня 150 вавилоня не 52 во многих религиях 369 греки 53-54 лаосизм 174 египтяне 53, 59 алгонкины 75 индуизм 112. 114 ислам 297, 299-300 истоки 126 иудаизм 219, 222-225 китайны 53 небиблейское учение 250, 356 синто 189 суеверий основа 92 чему учит Библия 224-225 «в иудаизм из Греции» 219 «противоречит воскресению» 222

«языческое учение» 265 Библия английская 311 достоверность 340-342 Кавердейл 340-342 Кавердейл 317 основные учения 17-18 Пилата историчность 241 Тилала 326 Уиклифа желание 310-311

вера, основание для 334 вера оспаривается 334 имя 225, 228-229, 232 клятва Аврааму 208 отношения с 378-379

Боги анимизм 23

анимизм 25 вавилоно-ассирийские 45 греческие 43, 53-54, 64, 66 даосизм 172 индейские 50, 59, 62-64 индейские 57-59 индуизм 116-117 римские 43, 60-61, 64-66 синто 190-192

Богини-матери культ 277 даосизм 185 Египет 59 индуизм 99, 121 католицизм 33, 277

Китай 33 Брахма (творец) 115-116, 119 Брахман (Высшая Реальность) 116, 119

Будда *с.н. также* Гаутама Сиддхартха

булды другие 149 значение слова 137 личность Булды 137 Буддизм 129-160 агностическая религия:

агностическая религия? 159-160 атеистическая религия? 145 Ашока (правитель) 140

баньян (лерево) 136-137 Болх-гая 77, 142 болхисатва 137, 144, 150 Булды личность 137 лзен-будлизм 146 иммигранты 129 йога 136 кановические тексты

130-132

карма 150-152 кумиропоклонство 157 личные усилия 138 Лотосовая сутра 148, 150 Лумбини (роща) 133, 142 махаяна (школа) 144, 149 нирвана 137, 146, 154 ответвления 143-148 перерождение (сансара) 150-151 писания 148-150 популярность на Западе 143 просветление 137-139 размах к 7 веку 142 распространение в Индии 140 Срединный путь 136-137 схолство с католинизмом 33, 34 тенленции сеголня 156, 158 Три Драгоценности 140 Тринитака 17, 148-149 тхеравада, или хинаяна 143-144, 149 упалок в Инлии 142 Четыре благородные истины 138, 139 численность 129 «чистая земля» (школа) 146 «не поощрял веру в Бога» 159

Бхагавадгита 103, 105 священная книга индусов 105 учение об аде 126

Вавилон 39-40, 68 источник религиозных взглядов 39 Вавилон Великий 368-370

«выйди из нее» 370-371 Вальденсы 280-281, 310 Вероотступничество пророчества о 263-265, 278 христианское 260

Вечеря Господня Свидетели отмечают 357 убеждения Цвингли 320 участники 357

Виттенберг, сердце Реформации 314-315 Вишну (хранитель) 115, 116 десять аватар 119

Вормсский рейхстат 317 Воскресение мертвых воскресение Иисуса не миф 255-256

греческое слово 266 ислама учение 297 иуламам учение 222 Лазарь воскрешен 248-251 христиане верят 375-376, 379 чему учит Библия 223-225 «в Библии не раз говорится

«противоречит бессмертию души» 222 «считалось основным в иудаизме» 223

Вселенская церковь 279-280 лва лагеря 279 иконоборчество 280 коптская и яковитские церкви 279 разлеление (1054) 279 «переняла языческие обы-

чаи» 262

Гадание с.м. Предсказание Галаад, Библейская школа Сторожевой Башни, открытие 359-360

Галилей, астроном 88, 331 Ганг Вишну роль 122 лолина 140

долина 140 священен в индуизме 4, 76, 121-124 Шивы роль 122-123

Шивы роль 122-123 Ганди Мохандас, ахимса 105, 113

Ганеша, бог удачи 96, 116 Гаскала, толчок реформистскому иудаизму 217-218 Гаутама Сидлхартха (Будда) 20-21, 132-139 гол рождения 135 детенды 132-135

первоисточники, отсутствие 130-132 происхождение 128 просветление 136 грамсьет Будлов 137 языка простота 149 «боги не хотят помогать» 159 «светильниками сами для себя» 138, 156

себя» 138, 156 «стремитесь к освобождению» 140 Генрих VIII, разрыв с католи-

генрих VIII, разрыв с като цизмом 326 Гермес, Павел назван 66

Гесиод (поэт) золотой век 37 «Теогония» 42, 44 «Труды и дни» 37 Гея, греческая богиня 42-44

Гиббон Эдуард, о гадании у римлян 82 Гильгамент, эпос о 47-49, 54

глиняная таблица 47 миф 48-49 Утнапиштим 49 Энкиду 48-49

Голландская реформатская церковь 325 Гор 59, 62 Гугеноты 325 Гус Ян 311-312

Гуттерские братья 313, 323

Давид царь, соглашение Бога с 210

Далай-лама 143, 147
Даосиям 161-174
бессмертные 170
вера в бессмертие 169-171
вияние на искусство 171
«Дао Дъ изин» 165-167, 169
фао понятие 162-164, 165-167
«И изин» 83, 164
Пао-изы 164-165
Небесный Наставник 172,
184-185

несостоятельность, в чем? 185 Чжуан-изы 167-168 Демонизм, демоны

в жертву людей 94 Мара, буддистский демон 137 сатанизм 94

Десять заповедей 209, 211 Лжайнизм 104-105, 108 Лзен-булдизм 146 Дурга, или Кали 116-117, 121 Дух, духи Библия о 153-154 вера в 75-76 Луша см. также Бессмерт-, ная луша алгонкины 75 малайцы 75 раннебуддийский взглял 150 чему учит Библия 125-126, 127-128, 224, 356 Евреи (иулеи) 205-234 изгнаны из Испании 217 название 207 формирование народа 209 Евхаристия (причащение) 320-321 чему учит Библия 357 Египет, Сириус и Нил 84 Епископы нет у ранних христиан 267-270 «от преследований к почестям» 274 3epc Варнава назван Зевсом 66 греческий бог 43-44, 54 «Золотая ветвь» Фрейзера Дж. 24 Зопоястризм Авеста (священная книга) 36 Ахурамазда (бог) 36-37 «И цзин», гадание 83, 168 Идолопоклонство, Библия o 211, 357 Иегова 225, 228-229, 232, 366-367 6828 раз в тесте Библии 228 Бог пророчеств 245, 367

Искупление Расселл Ч. 352 Ислам 284-303 традиционная форма на русском 225 Иерусалим запрет селиться в 215 разрушен вавилонянами 212 ат 290, 291 разрушен римлянами 207, 215 Иисус Христос муздзин 5, 301 намаз 5, 301 был? 66-67, 237, 251-253 воскрешен 255, 375 распространение воскресение, залог будущего 291-292, 302 375-376 численность 284 воскресение, толчок пропошахада 296 веди 376 исполнились пророче-Испания ства 245

мезуза 231

краеугольный камень Цер-

крещение, помазание 240

повелел проповеловать 376

мессианство? 236, 239

одобрение Бога 251-253

преображение 252-253

бовь 242, 244, 344

рождения место 239

свидетель Исговы 258

святил имя Отца 258-259

проявлял лю-

кви 268

совершал чулеса 242. 249-251 считался ниже Отца 274-275 указал путь к Богу 244, 246 чил на примерах 238, 242 Имя Бога 225. 228-229, 232, 366 запрет произносить, поче-My? 229 произношение забыто 225 «запрет произносить» 228 «поощрялись использовать» 229 «тетраграмматон в Новом Завете» 259 «удаление тетраграмматона» 232 Индейцы 51-52, алгонкины о душе 75 омаха, ритуалы дождя 78 Индуизм 95-128 боги и богини 116-117 восприятие жизни 95 история 98-99, 102 йога 110 не политеизм? 97, 119 определение 97 переселение душ 124-126 пуджа 5, 124 Рама 97, 103, 116 религиозные обычаи 95 тексты 17, 102-103, 105-107 терминология 106-107 учения и уклад жизни «непроходимые джунгли» 98 Индульгенции 312, 315 Инквизиция лела и их итоги 282-283 Торквемада Томас 283 Иньиян в даосизме 168 метод гадания 82-83 Исила, египетская богиня 59 бахаи отрицают 305 временный брак 300-301 значение слова 285 Коран 6, 17, 284-291 Коран, хадисы, шаримечети 298, 301-302 мученичество Хусейна 295 пять столнов ислама 303 шесть столпов веры 296 изгнание иудеев 217, 302 Реконкиста 302 Иудаизм 205-234 бессмертная душа 219, 222-225 греческое влияние 214 елинобожие 208, 218-219 имя Бога 225, 228-229, 232 Йом-Кипур 230 Кетувим 220 консервативный 227

направления 226-227 Невиим 220 обрезание 231 ортодоксальный 226 Пасха (Песах) 230 праздники и традиции 230-231 религия евреев 218 реформистский 224, 226-227 Суббота (Шаббат) 230 Талмул 221 Topa 17, 220 уделить внимание, почему 205-206 хасилизм 217, 223, 226 численность 205 «зажжен философами» 216 Mora 110, 136 **ЙХВХ** (тетраграмматон)

ЙХВХ (гетраграмматон) 225, 232 Кааба, описание 286-287, 289

Каверлейл Майлз 326 Казии стипетские 62-64 Каин, нетерпимость 349 Кальвии Жан 323-325 аскетизма проповель 324 «Наставление» 323 предопределение 324 реформы в Женев 324-325 Сервета сожежие 322

Кальвинизм (реформатство) 313, 327 гугеноты 325 предопределение 324 Троица 322

Карма Библия отрицает 151-152 в будлизме 151 Гаруда-пурана о 111 определение 103, 106 последствия 112

Касты, четыре 108-109, 111 Ганди отношение 113 Квакеры 327

Китай

галательные кости 83 золотой век 38 ритуалы дождя 78-79 суеверия 71, 76 Хуан-ди (Желтый император) 36, 38 Шихуанли 170

Колдовство
ведьмы и колдуны 70, 79
запреты парламента 79
Конгрегационалисты 327

Консервативный иудаизм 227

Константин Великий благоволил к грекам 279 виление креста 273 Никейский собор 276 обращение в христианство 772-774

«основал христианский мир» 273 Конфуцианство 161-164,

174-186 государственная религия 183 дая понятие 162-164 жень понятие 180, 182 каноны 177 ли понятие 180, 182

наслелие 184-186 несостоятельность, в чем? 185 первенство 176, 178 устранить социальное эло 180 философия или релития? 175 чжан Лао-пин 172

Конфуций 20, 174-179 значение имени 174 к лику святых 174 как учил 176 обожествление 183 почитание сеголня 181, 185 «образованиейций» 178

«образованнейши» 176 Коперник 88, 331 Коран арабский 284, 290-291 Джибрил 6, 287-288 значение слова 284

Джибрил 6, 287-288 значение слова 284 когла создавался 290 «Открывающая» 284 параллели с Библией 285 первое откровение 288 первое откровение 288 «Сусток» 288 «Сусток» 288

Коран, питаты
«ал пламенем горит» 299
«Аллах любовь утверлит» 11
«Аллах приємет луши» 297
«Бог ваш т— Бог санивый» 296
«В тесние пробудут века» 299
«Возлежат сутрутами» 300
«День Воскресения» 297
«луши в Дарэаж» 299
«луши правелных в саты» 300

«жейитссь на двух и трех» 300 «заблудние» 295 «заблудние» 295 «землю в наследие» 300 «испытания над отнем» 297 «Коран на арабском» 290 «наказание в другой жизни» 297 «не говорите Троица» 296

«не говорите Троица» 296 «Тора и Евангелие» 285 «новая кожа» 299 Крешение 321

Крещение 321 младенцев 9, 319 Кронос 43-44, 54

Кронос 43-44, 54 Кэмпбелл Джозеф

Китай, мифы о Потопе 50-51 «полагают, Иисуса не было» 66

Лазарь, воскрешение 248-251 Лао-цзы, даосизм 164-165 Легенды, см. Мифология Лин Ютань, о конфуцианстве 178

Лингам будлизм 157 индуизм 121 культ 99, 102 Лолларды 311

Лолларды 511 Лурд, «святой» источник 77 Любовь, определение 247 Лютер Мартин 21, 314-320 брак 319 лоска с тезисами 314-316 перевод Библии 317 «верен прежним учениям» 319 «оправдание одной верой» 318

Лютеранство 313 схолство с католицизмом 319

Маат, египетская богиня 50, 53

Магия, в основе религии 24 даосы 170-171 имитативная 78 нгони 79 китайцы 78-79 колдовство 79 омаха 78 появление 77-78

религии мира 74 Мантраяна см. Тибетский буддизм Мао Цээлун 161

Мария (мать Иисуса) почитание 277 упоминания в Библии 277 учение о Богоматери 277 Маркс Карл 332-333

Махаяна 144-145, 149 Мелитапия Гаутама 136-137 дзен-буддизм 146 Мекка 292

Кааба 286, 289 паломничество 4, 289, 303 Менлельсон Мозес

Гаскала 217-218, 227 Меннониты 313, 323

Мессия библейские пророчества 232-233, 245 евреи о 233-234 лжемессии 217 современные евреи о 234 утрата належл 218, 234

Метолисты 327 Мечеть 298, 303 Мескита 301-303 «сердце общества» 301 «Мир и безопасность!»

Митра (римский бог) 61, 65 Мифология 41-68 африканская 55-56 аптекская 51, 54-55, 57, 59 бессмертная душа 41, 52-55 Гильгамен 48-49 греческая 42-44, 53-54

египетская 57, 59, 62-64 жилище богов 42 золотой век 36-38 инки 45-46, 54-55 китайская 44-45, 50-51, 53 майя 52, 55 римская 43, 60-61, 64-65 сходство 35х

Моисей 208-209 Мокша 114

пути к 110 Молитва

мельница молитвенная 33, 147 четки 33

Мормона Книга 17 Мусульмане значение слова 285

иудаизма и христианства неприемлемость 295 сунниты 293-295 шииты 293-295 Мухаммад ал-Мунтазар 294

Мухаммал, или Мухаммел жены 300 заучивал Коран наизусть 288 основатель ислама 21 отвергнут в Мекке 291 период откровений 288 преемника проблема 292-295 призвание 286-288 ранние годы 286-287 смерть и кризис религии

292-295 хиджра (переселение) 292 «вознесся на небо» 286 «пролито больше всего крови» 293

Надзиратели, старейшины не епископы 270-271 ранние христиане 267, 269 сейчас 362-264

Наука, влияние на религию 331-332

Никейский собор папа отсутствовал 276 присутствующие епископы 276 созван Константином 276

Нирвана Библия отрицает 154, 156

в буддизме 137, 154 «Новое небо и новая земля» надежда христиан 365 новое правление 372-374

Новый год, в Египте 63 Новый мир лишь одна религия 378 обещан Богом 372-375

Нокс Джон 325 Норр Нейтан, президент Обшества Сторожевой Баш-

ни 359 OM (AVM) 107, 116, 119 ООН, в Библии 370

Ортодоксальный иудаизм 226 Осирис, брат Исилы 59

судил души 50, 53

Пандора, античный миф 37 Папа, папство 268-272 глава государства 272 источники доходов 307 Пев I 271 Лев III 271 отсутствовал на Никейском соборе 276 Петр — папа? 268, 272 титулы 272 «крайне светские папы» 308 «титул в III веке» 271

Переселение душ бахаи отрицают 305 в буддизме 150-153

лаосские «Небесные Наставники» 172 иудаизма учение 223 опровергается Библией 153-154

сансара (индуизм) 102-103, 107 «дуща в другом теле» 224

Петр (апостол), первый папа? 268 Политеизм 92-93, 97, 119

Понтий Пилат историчность 241 осудил Христа 254 Понтифекс Максимус римский культ 65 титул, принятый па-

пой 262, 271 Порфирий, Иисус — For? 266

Потоп, в Библии 46-48 Потоп, легенды о аптеки 51

Гильгамен 48-49 индуизм 120 инки 51 китайны 50-51 майя 52 шумеры 49-50

Православная церковь 218, 279, 280 автокефальные церкви 280

возникновение 280 Предков культ 150, 186

Предопределение, Кальвин 0.324 Предсказание геомантия 83 «Зогар» 89 «И цзин» 83, 168

инь и ян 82-83 китайцы 83, 90 оракулы 81-82 религии мира 74 римляне 82 физиогномика 89 хиромантия 90

«вавилоняне умели» 80 Преображение не миф 252-253 свидетельство Петра 67 Пророки Исговы, сврейские 210, 212

Птолемей Клавдий, астроном 87 Пуритане 314, 327

Пятидесятница, излитие ду-

Ра, египетский бог 57 Раввины 214 Рамбам 221 Раши 221 Рай

буддийский 146 исламский 297, 299-300 чему учит Библия 372-375 Рама 97, 103, 116

Расселл Чарлз 350-354 взгляд на 1914 год 353 взгляд на доктрины 350-353 взгляд на искупление 353 взгляд на парусиа 353

основал библейское общество 352 «Сионская сторожевая башня» 352

юные голы 350-351

Реинкарнация, см. Переселение душ Религия

виновна в кровопродитии 370 общее происхождение 35-36 определение 7, 16, 265 попытки объяснить 26-27 признаки истинной 37. религиозность человека 28 римские воины 60-61 связаны общей нитью 32, 34 теории происхождения 22-26 v всех народов 19, 73 «все ведут к истине» 12

«происхождение неясно» 26 «зло из-за религии» 14 «ложные религии» 14 «меню на любой вкус» 342 «религиозны, чтобы ненавилеть» 14 «человек всегла тянулся» 73 Реформация 306-328 95 тезисов Лютера 316

«Аугсбургское исповедание» 318-319 начало 314 отголоски 330-331 сделала Библию доступной 328 слово «протестант» 318 старые Символы веры 328 три основных течения 313

Реформистский иулаизм 224, 226-227 Рея, греческая богиня 43-44

Римские боги больше, чем людей 82 пороки 64-65

Римско-католическая перковь возникновение 280 крупнейший землевлалелец

306-307 Макиавелли о 309 папство 268-272 распутство священников 308 реформация в Швейца-

рии 321 сходство с будлизмом 33-34 четки 5, 33 «дорога в Рай для бедняков» 309

«крайне светские папы» 308 «реакционная и растленная» 306 Рутерфорд Джозеф, пре-

зидент Общества Сторожевой Башни 355

Савонарола Джироламо 313 Саддукеи 214-215 Сатана Дьявол заключен в бездну 371 ослепляет неверующих 367 Сати, самоубийство вдов 118 Светоний

о Христе 237 о христианах 260

Свидетели Исговы 344-365 144 000 правителей 358 Авель — первый 349 «великое множество» 358-359 вероучение 356-358 вненациональность 348 вопрос владычества 355 встречи для изучения Библии 360-362 гонения на 345-346, 360 луховенства отсутствие Иисус - свидетель 349-350 когла появилось название 358 нейтралитет 345-346 проповедь по домам 355, 358 Руководящий совет 363 «Сторожевая башня», «Золотой век», «Пробудитесь!» 352, 355 рост численности 359-361 Септуагинта имя Бога 259 когла появилась 213 Сервет Митель 322 Сефарды 216 Сикхизм 100-101 воинские традиции 108 Нанак гуру (основатель) 100 тюрбаны 100-101 Символы веры 328 Синагога 212 Синто 187-204 Аматзрасу, богиня 191-192, 200 буддизма влияние 196-198 души покойных 189-190 рескрипты 200-201 ками (боги) 191 камикадзе 198 культ императора 198-203 культ предков 189 писания 192, 200-201 праздники 193-195 религиозные обычаи 187 синтай 190-191 численность 188 «путь богов» 196 «целый ряд "без"» 192 Сионизм, «секуляризация

мессианства» 218

"писок иллюстраций

Солнца культ

аптеки 57, 59

египтяне 57 инки 57-59 Сотворение, обоснованность 335-339 Спиритизм 69-94 Вавилон Великий 369 Суеверия 70-72 амулеты и талисманы 92 бессмертная луша 92 даосизм 173-174 день рождения 70 друиды 76 китайны 71, 76, 184 невинны? 91-92, 94 TDAVD 70 филиппинцы 71 числа 71 японцы 71

Талмуд бессмертная душа 223 Гемара 221 Минина 221 устные предания 216, 221 чтим больше Писания 216 Танах (Писание) 220 Тетратрамматон

Тетраграмматон 6 828 раз в Библии 228 четыре согласные 225, 246 «характеризовал Бога» 228 Тепель Иоганн, индульгенции 315 Тамастий будлизм (ламаизм) 33, 146-147

Тиндал Уильям, перевол Библии 326
Тойнби Арнолд
«гле довелось ролиться» 9
«луховный Абсолют» 366
«предназначение

человека» 14
«Тотем и табу» Фрейла 25
Триады
египетская 59
индуистская (тримурти)
115-117

Троина Арий отринал 274-275 бажаи отринают 305 Бог на задний план 277 во многих религиях 369 жаркие лебаты 274-276 заполнила вакуум 232 мусульмане отринают 296-297 Свилетели отрицают 356 Сервет 322 споры о филмокое 280 Шма отрицает 219 «Библия отрицает» 219 «грекам через логику» 264 «не была бесспориой» 275 «непостижимая тайна» 264 «ранняя перковь, Сын ниже» 275 «из-за укальения тетраграмматона» 232 Тхеравада 143-144, 149

Унклиф Джон 310-311, 326
Унамуно, Мигель ле
«бесскертие луши — язычекос учение» 265
«Инсус верии в воскресение» 265
Ункулункулу, зулусская легенла 56
Уран, греческий бог 43-44
Уэсли Джон, метолист 327

Уэсли Джон, метолист з2//
Фарисси 214-215
Флавий Иосиф
Александр Макслонский 213
«Иисус, человек мудый» 67
«Ирол умертвил Иоанна» 66
Фокс Джон, квакеры 327
Фрейл Эштунд, теории 25, 332
Фрейз Джеймс, о магии
24-25

Харои 54 Хасилизм вероучение 226 любавичский 226 «Хасилские истории» 223 Хатор 59, 62-63 Хинаяна см. Тхеравада

жизни 336 Христманство (религии) 309, 313-314 епископта 267, 269-270 крестоносцы убивали 281, 282 определение 235 основные направления 327 религиозные войны 14 «ботоубийство» 343

«во II веке секты» 279

Хойл Фред, происхожление

«если бы сохраняли религико» 309 «епископы с почестями» 274 «основано Константином» 273 «свидетельство упалка» 309 «устранено Христом» 273

Христианство (ученики

Христа) важность проповели 247-248 вненационально 348 духовенства отсутствие 269 любовь в основе 242-244, 247, 344 нейтралитет в древнем Риме 347 нейтралитет сегодня 344-346 определение 235 прозелитичность 248 руководство 267 «не могли выдумать» 237 «подозревались в измене» 60 «строгая мораль» 236 «требовало изменений» 262 Христос, см. Иисус Христос

Цвингли Ульрих 320-321 Целибат 34 Целители 77-78 Церковь и государство анабаптисты о 321 Кальвин о 324-325

Чжуан-цзы, даосизм 167-169 «Чистая земля» 146 Чистилище 315

Шива (разрушитель) 115, 117 Махешвара, Махалева 120 прото-Шива 98-99 Шма, молитва 219 Шотландская церковь 325

Эвен Абба, гонения евреев 217
Эволюция
влияние на религию 332
духовенства реакция 332
жизнь не случайна 335-336
«согласуется с Библи-

ей»? 332

Языки, происхожление 31-32 Япония, миф о заселении 170

Перечисляются постранично; пифры в скобках указывают на расположение иллостранично делекового угла по часовой стрелке. ■ Стр. 4, (1) Ladislav арапсыс, Tansglobe Agency, Hamburg; (3) Camerapix; (4) G. Deichmann, Iransglobe Agency, Hamburg. ■ Стр. 21, (1) Photo: Andy Bernhaut Archive; (2) Sung Kyun Kwan University, Seoul, Korea. ■ Стр. 25, Reproduced from Medicine and the Artist (Ars Medica) by permission of the Philadelphia Museum of Art (Hermann Struck). ■ Стр. 27, By permission of the British Library. ■ Стр. 33, (1) Musée Guimet, Paris, (4) Ernst Haas, Transglobe Agency, Hamburg. ■ Стр. 36, By courtesy of the University of Hong Kong. ■ Стр. 39, Based on a map copyrighted by Pictorial Archive (Near Eastern History) Est. and Survey of Israel. ■ Стр. 47, The University Museum. ■ Стр. 55, (1, 2) Courtesy of The British Museum. ■ Стр. 55, Nusée du Louvre, Paris. ■ Стр. 61, (1, 3) Courtesy of English Heritage; (2) Courtesy of Colhester and Essex Museum. ■ Стр. 63, (1) Pictorial Archive (Near

Eastern History) Est.; (2, 3) Courtesy of The British Museum; (4) Musée du Louvre, Paris. ■ Crp. 64,

(1) Rhodos Museum, Greece; (2) Olympia Museum, Greece; (3) Kos Museum, Greece. ■ CTp. 82, (1) Academia Sinica, Taipei. ■ CTp. 87, (2, 3) NASA photos. ■ CTp. 99, (2, 3) Courtesy of The British Museum. Crp. 100, (2) VIDOC (Visuele Documentatie) Koninklijk Instituut voor de Tropen, Amsterdam. ■ Crp. 101, (1) Ann & Bury Peerless. ■ Crp. 107, (1) Baldey, Transglobe Agency, Hamburg; (2) Gurmeet Thukral, Transglobe Agency, Hamburg. ■ Crp. 117, (1) Art Gallery, Thanjavur, India. Photo by Eswar M. Katkar. ■ Crp. 118. By courtesy of the Board of Trustees of the Victoria and Albert Museum. 

Crp. 123, (3) Harry Burdich, Transglobe Agency, Hamburg. ■ CTD, 133, Courtesy of the Trustees of The British Museum. ■ Crp. 150, (1) By permission of the British Library. ■ Crp. 165, Collection of the National Palace Museum, Taipei, Taiwan. 

Crp. 173, (1) Courtesy of The British Museum. ■ CTp. 177, (2) Sung Kyun Kwan University, Seoul, Korea. ■ CTp. 181, Sung Kyun Kwan University, Seoul, Korea. 

CTD. 198, U.S. National Archives photo. 

CTD. 211, Musée du Louvre, Paris. ■ Crp. 215, GPO, Jerusalem. ■ Crp. 220, Estate of Roloff Beny. ■ Crp. 221, By permission of the British Library. ■ CTp. 222, Bob Stoff. ■ CTp. 226, Horst Löber, Transglobe Agency, Hamburg. 

Crp. 227, GPO, Jerusalem. 
Crp. 230, Garo Nalbandian. ■ Crp. 231, (2) GPO, Jerusalem. ■ Crp. 233, GPO, Jerusalem. ■ Crp. 237, Pictorial Archive (Near Eastern History) Est. 

Crp. 238, (2, 3, 6) Pictorial Archive (Near Eastern History) Est. CTD, 241. Israel Department of Antiquities and Museums; photograph from Israel Museum. Jerusalem. CTp. 259, Société Royale de Papyrologie du Caire. CTp. 264, Foto: servicio de Cultura-Institución Príncipe de Viana, del Gobierno de Navarra, 

CTD, 275, (1) Scala/Art Resource; (2) Foto: servicio de Cultura-Institución Príncipe de Viana, del Gobierno de Navarra. ■ CTp. 277, (1) Museo Egizio, Turin; (3) Scala/Art Resource. ■ CTp. 283, Courtesy of the Biblioteca Nacional, Madrid, Spain; (2-4) Exposición de Antiguos Instrumentos de Tortura, Toledo, Spain. ■ Crp. 286, (1, 2) Garo Nalbandian. ■ Crp. 289, (1-4) Camerapix. ■ Crp. 290, Camerapix. 

CTD, 298, (1) Garo Nalbandian; (2) Carl Purcell, Transglobe Agency, Hamburg. ■ CTP. 307, The Pierpont Morgan Library, New York, N.Y. ■ CTP. 314, (2) Kunstsammlungen der Veste Coburg. Crp. 333, (1) From a Photograph by Mrs. I. M. Cameron; (2) Photo: New York Times, Berlin-33225115; (3) National Library of Medicine; (4) Courtesy of the Trustees of The British Museum. ■ Crp. 335, (1) NASA photo. ■ Crp. 337, (1) NASA photo.

## Желаете ли вы получить больше информации? Пишите Свидетелям Иеговы по одному из нижеуказанных адресов.

AВСТРАЛИЯ: Box 280. Ingleburn. NSW 1890. БЕЛАРУСЬ: Религиозное объдинение Свидетелей Иеговы в Республике Беларусь, 220030, Минск, а/я 9. БОЛГАРИЯ: Post box 424, Sofia 1618. БРАЗИЛИЯ: Caixa Postal 92, 18270-970 Tatuí, SP. ВЕЛИКОБРИТАНИЯ: The Ridgeway, London NW7 1RN. ВЕНГРИЯ: H-1631 Budapest, Pf. 20. ГЕРМАНИЯ: Jehovas Zeugen, 65617 Selters. ГРУЗИЯ: а/я-237, Тбилиси-2, 0102. ИЗРАИЛЬ: P.O. Box 29345, Tel Aviv 61293. ИТАЛИЯ: Via della Bufalotta 1281, I-00138 Rome RM. КАЗАХСТАН: 040400, Алматинская область, г. Есик, ул. Гастелло, 90. КАНАДА: Вох 4100, Halton Hills (Georgetown), Ontario L7G 4Y4, KOPEH, PECIL: Box 33 Pyungtaek P. O., Kyunggido, 450-600. КЫРГЫЗСТАН: 720080, Бишкек, а/я-80. ЛАТВИЯ: A.k. 215, Rīga-1, LV-1001. ЛИТВА: P.d. 2632, LT-48022 Kaunas. МОЛДАВИЯ: Căsuța Poștală 472, MD-2005 Chișinău. НИГЕРИЯ: P.M.B. 1090, Benin City 300001, Edo State. НИДЕРЛАНДЫ: Noordbargerstraat 77, NL-7812 AA Emmen. ПОЛЬША: ul. Warszawska 14, PL-05-830 Nadarzyn. POCCUЯ: 190000, Санкт-Петербург, а/я 182. РУМЫНИЯ: Căsuța Poștală nr. 132, Oficiul Poștal nr. 39, Bucuresti. США: 25 Columbia Heights, Brooklyn, NY 11201-2483. УКРАИНА: 79000, Львів, a/c 246. ФИНЛЯНДИЯ: Postbox 68, FI-01301 Vantaa. ФРАНЦИЯ: B.P. 625, F-27406 Louviers cedex. ЧЕШСКАЯ РЕСПУБЛИКА: P.O. Box 90, 198 21 Prague 9. ШВЕЦИЯ: Box 5, SE-732 21 Arboga. ЭСТОНИЯ: Postbox 1075, 10302 Tallinn. ЮАР: Private Bag X2067, Krugersdorp, 1740. ЯПОНИЯ: 1271 Nakashinden, Ebina City, Kanagawa Pref., 243-0496.

